
Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025, hlm 347 – 370, DOI: https//doi.org/10.22548/shf.v18i2.637 
ISSN 1979-6544; eISSN 2548-6942; http://jurnalsuhuf.kemenag.go.id  

 
 
 
 
 
 
 
 
PENYERAGAMAN RASM MUSHAF CETAK DAN SENJAKALA RASM 
QIYASI 
Reviu atas Tauhīd ar-Rasm wa aḍ-Ḍabṭ fī Ṭibā’ah Maṣāḥif karya 
Gānim Qaddūriy al-Ḥamad 

Abdul Hakim 
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Kementerian Agama RI, Jakarta, Indonesia 
hakimsyukrie@gmail.com  

Hasbullah Diman 
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Kementerian Agama RI, Jakarta, Indonesia 
hasbullahdiman86@gmail.com  

Abstrak 

Artikel ini mereviu buku Tauḥīd ar-Rasm wa aḍ-Ḍabṭ fī Ṭibā‘ati al-Maṣāḥif karya Gānim Qaddūrī 
yang membahas gagasan penyeragaman rasm dan ḍabṭ mushaf Al-Qur’an. Kajian ini 
dilatarbelakangi oleh sejarah panjang variasi rasm dalam mushaf, baik rasm usmani maupun 
rasm qiyāsī (imlā’ī), yang berkembang sejak era manuskrip hingga cetakan. Artikel ini 
menunjukkan bahwa perbedaan rasm merupakan realitas historis yang bersumber dari variasi 
mushaf sahabat, perbedaan riwayat ulama rasm, dan pilihan tarjīḥ dalam tradisi keilmuan. 
Qaddūrī menegaskan urgensi penyatuan rasm dan ḍabṭ demi konsistensi mushaf cetak, 
keterbacaan, dan keamanan bacaan. Ia mengusulkan beberapa metode penyatuan, antara lain 
berpedoman pada mushaf kuno terpercaya, memilih satu riwayat ulama rasm, menjadikan 
mushaf ulama rasm sebagai rujukan, atau menetapkan keputusan kolektif melalui lajnah 
ilmiah. Kajian ini menyimpulkan bahwa penyatuan rasm dan ḍabṭ mushaf cetak secara global 
merupakan agenda yang mungkin diwujudkan melalui kerja sama antar-lajnah pentashihan 
dunia Islam, meskipun tetap memerlukan kejelasan metodologis, konsistensi rujukan, dan 
kesepakatan kolektif lintas mazhab dan wilayah. 

Kata Kunci: Mushaf Al-Qur’an, Rasm mushaf, Penyatuan Rasm, Gānim Qaddūrī, Rasm qiyāsi. 



348 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

Standardization of the Rasm of Qur’anic Printed Editions and the End of Qiyāsiy 
Orthography: A Review of Tauhīd ar-Rasm wa aḍ-Ḍabṭ fī Ṭibā’ah Maṣāḥif by Gānim 
Qaddūriy al-Ḥamad 

Abstract 

This article reviews Gānim Qaddūrī’s book Tawḥīd al-Rasm wa al-Ḍabṭ fī Ṭibāʿat al-Maṣāḥif, 
which addresses the standardization of rasm and ḍabṭ in Qurʾānic manuscripts (maṣāḥif). The 
study is situated within the extensive historical context of rasm variations in Qurʾānic codices, 
encompassing both rasm ʿuṡmānī and rasm qiyāsī (imlāʾī), which have evolved from the 
manuscript tradition to the era of print. This article demonstrates that variations in rasm 
constitute a historical reality originating from differences in the Companions’ codices, 
divergent scholarly transmissions (riwāyāt) of rasm, and preferential choices (tarjīḥ) within the 
scholarly tradition. Qaddūrī emphasizes the urgency of unifying rasm and ḍabṭ to ensure 
consistency in printed Qurʾānic texts, enhance readability, and preserve the integrity of 
recitation. He proposes several methodological approaches to standardization, including 
reliance on authentic early manuscripts, the selection of a single scholarly transmission of rasm, 
the designation of authoritative scholars’ codices as reference texts, or the establishment of 
collective decisions through scholarly committees (lajnah ʿilmiyyah). This study concludes that 
the global standardization of rasm and ḍabṭ in printed Qurʾānic texts represents a feasible 
agenda through collaborative efforts among Qurʾānic revision committees across the Islamic 
world. Nevertheless, such an endeavor requires methodological clarity, consistency in reference 
frameworks, and broad cross-denominational and transnational consensus. 

Keywords: Mushaf Al-Qur’an, Rasm mushaf, Rasm Unification, Gānim Qaddūrī, rasm qiyāsi. 

 

 

 

 

 

 

 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 349 
 

Pendahuluan 

Sebutan rasm atau ilmu rasm untuk ‘tulisan Al-Qur’an’ belum begitu familier bagi 
masyarakat Muslim Indonesia. Mereka lebih akrab dengan istilah khat, tulisan, atau 
ayat. Padahal dua kata tersebut mewakili cabang keilmuan berbeda. Kajian rasm mulai 
menggeliat dalam kurun dua dekade terakhir. Beberapa lembaga pendidikan mulai 
memperkenalkan ilmu ini dalam rumpun kurikulum ‘ulūm Al-Qur’ān. Salah satu 
pemicu mencuatnya kajian ini di Indonesia yaitu pro-kontra di masyarakat tentang 
mushaf Al-Qur’an, mana yang menggunakan rasm usmani atau mushaf Al-Qur’an mana 
yang rasm usmaninya lebih kredibel. 

Pro-kontra tentang rasm mulai mereda dengan tumbuhnya kesadaran masyarakat 
bahwa masing-masing mushaf Al-Qur’an memiliki rujukan rasm berbeda. Itulah yang 
menyebabkan perbedaan pada penulisan rasm. Meskipun begitu, keduanya tetap 
berasm usmani. Adapun jenis mushaf Al-Qur’an yang tidak masuk kategori rasm 
usmani, disebut juga mushaf rasm qiyasiy atau rasm imlā’iy. Meski tidak berasm 
usmani, mushaf rasm qiyasiy sudah ada di dunia Islam sejak abad ke-4 Hijriah atau masa 
Daulah Abbasiyah. Penggunaan rasm qiyasiy sempat berada di puncak kejayaan dalam 
penulisan mushaf hingga munculnya kesadaran akan pentingnya menggunakan rasm 
usmani.  

Setelah rasm mushaf sudah berada pada relnya (rasm usmani), muncul diskursus 
selanjutnya yaitu gagasan penyeragaman rasm. Maksudnya adalah penyatuan rasm 
pada mushaf cetak seluruh dunia Islam. Tidak ada lagi rasm riwayat ad-Dāniy, Abū 
Dāwūd, dan lainnya. Ide tersebut tertuang dalam buku Tauhīd ar-Rasm wa aḍ-Ḍabṭ 
anggitan Gānim Qaddūriy, maestro ilmu rasm yang berasal dari Iraq. Ia adalah ulama 
ulūm Al-Qur’ān khususnya kajian rasm dan ḍabt. Beberapa karya Qaddūriy antara lain 
Rasm Mushaf Dirasah Lugawiyyah Tarīkhiyyah (1982); Abḥāṡ fī Rasm al-Muṣḥaf wa 
Ḍabṭuhu (2018); Ṭibā’ati al-Muṣhaf fī al-Irāq (2006), ‘Ilmu al-Kitābah al-‘Arabiyyah 
(2006); ‘Ulūm Al-Qur’an al-Karīm baina al-Maṣādir wa al-Maṣāḥif (2018); Al-Muyassar fī 
‘Ilmi Rasm al-Muṣhaf wa Ḍabṭuhu (2016). 

Buku Tauhīd al-Rasm adalah karya Qaddūriy yang paling mutakhir, ditulis tahun 
2020. Secara garis besar, buku ini terbagi menjadi dua bab besar yaitu penyeragaman 
rasm dan penyeragaman tanda baca pada mushaf cetak. Sistematika pembahasan buku 
ini dimulai dengan uraian tentang ragam rasm pada mushaf usmani awal, perbedaan 
rujukan rasm, ragam rasm pada manuskrip Al-Qur’an lama, perbedaan rasm pada 
mushaf cetak awal, dan sarana menuju penyatuan rasm pada percetakan mushaf. 
Menurut Qaddūriy, tidak ada keraguan tentang pentingnya penyatuan rasm dan tanda 
baca pada mushaf cetakan. Tidak ada keraguan lagi bahwa hal tersebut dapat 
diwujudkan jika ada kemauan kuat.  



350 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

Urgensi Rasm Mushaf Al-Qur’an  
Penulisan Al-Qur’an dilakukan dalam tiga periode: sejak pada zaman Nabi, 

kemudian pada masa Khalifah Abu Bakar, dan terakhir Khalifah Usman bin Affan. Dari 
masa Usman bin Affan inilah lahir istilah rasm usmani, selain yang muncul kemudian 
dan disebut rasm qiyasiy (imlā’iy). Menurut kaidah, rasm mushaf terkait dengan enam 
pasal utama yaitu ḥażf (penghilangan huruf), az-ziyādah (penambahan huruf), 
perubahan huruf, hukum penulisan hamzah, al-qaṭ’u wa al-waṣl (pemisahan dan 
penggabungan tulisan), dan mā fīh qirā’atān (penulisan kata yang memiliki dua macam 
qiraat). 

Kajian rasm usmani mulai bermunculan pada abad ke-2 Hijriah. Penulisnya adalah 
para penggagas qirā’āt sab‘ah, sejawat, dan murid-murid mereka yang kemudian 
dilanjutkan oleh generasi berikutnya. Hanya saja, karya mereka tidak sampai kepada 
masa kini kecuali yang berasal dari  abad ke-4 Hijriah, khususnya yang berasal dari 
negeri Andalus: Hijā’u Maṣāḥifi al-Amṣār karya al-Mahdawi (w. 440 H) (Al Mahdawi, 
2008); al-Badī’ fī Ma’rifati mā Rusima fī Muṣhafi ‘Usmān bin ‘Affān karya Ibnu Mu’āż al-
Juhniy (w. 442 H); al-Muqni’ fī Ma’rifati Marsūm Maṣāḥifi Ahli al-Amṣār karya ad-Dāniy 
(w. 444 H) (ad-Dāniy, 2011); dan Mukhtaṣar at-Tabyīn li Hijā’i at-Tanzīl karya Abu 
Dawūd (w. 496 H) (Syirsyāl, 2000). 

Selain ulama magrib, para ahli masyriq juga memberikan kontribusi terhadap 
kajian rasm abad ke-6 H antara lain: Khaṭṭ al-Maṣāḥif karya Maḥmūd bin Ḥamzah al-
Kirmāniy (w. 500 H) dan Hijā’u al-Maṣāḥif karya Yūsuf bin Muḥammad al-Qīdiy (w. 618 
H). Kitab penting lainnya yaitu Naṡru al-Marjān fī Rasm Naẓmu Al-Qur’ān anggitan 
Muḥammad Gauṡ al-Nā’iṭiy al-Arkātiy al-Hindiy (w. 1238 H). Karya-karya ini menjadi 
penguat fatwa wajibnya penerapan rasm usmani dalam penyalinan mushaf.  

Para ulama telah memberikan fatwa wajib berpedoman pada rasm usmani dalam 
penulisan rasm dan tidak menggunakan kaidah imlā’ modern. Ulama tersebut yaitu al-
Mahdawiy (w. 440 H), ad-Dāniy (w. 444 H) (ad-Dāniy, 2011), al-Baihaqiy (w. 458 H) (al-
Baihaqiy, 2000), dan lainnya. Bacaan yang sah adalah bacaan yang ada (terangkum) 
dalam rasm usmani. Ada juga ulama yang tidak mewajibkan penggunaan rasm usmani 
antara lain al-Bāqilāniy (w. 402 H) (al-Bāqilānii, 2001). Ia berpendapat bahwa rasm 
adalah perkara ijtihadi dan bentuk kemurahan Allah, meskipun begitu, rasm harus 
tetap dilestarikan. Banyak manuskrip Al-Qur’an yang ditulis dengan rasm campuran: 
rasm usmani dan imlā’iy. Hal demikian berlanjut pada mushaf cetakan pada masa 
sekarang, meskipun jumlahnya terus berkurang. 

 

 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 351 
 

Variasi Rasm pada Mushaf-mushaf Usmani 
Pada zaman khalifah Usman bin Affan, mushaf usmani diterima oleh semua negeri 

Islam saat itu dan mereka meninggalkan bacaan yang berlainan dengan yang tertulis 
(rasm). Mereka berpegang pada mushaf usmani dalam penyalinan mushaf. Mereka 
berusaha mencari pengembangan dan mencoba menghimpunnya dalam karya mereka 
tentang rasm usmani. Ibnu Nadīm (w. 384 H) dalam al-Fihrisāt menginventarisasi 
beberapa kitab tentang ikhtilaf masāḥif antara lain: kitab perbedaan mushaf-mushaf 
Madinah, Kufah, dan Basrah (karya al-Kisā’iy); perbedaan mushaf karya Khulafa; kitab 
Ikhtilāf Ahlu al-Kūfah wa al-Baṣrah wa asy-Syām fī al-Maṣāḥif karya al-Farrā’ (w. 207 H); 
al-Maṣāḥif karya Ibnu Abi Dāwūd (w. 275 H) ; kitab Ikhtilāf al-Maṣāḥif asy-Syām wa al-
Ḥijāz wa al-‘Irāq karya Ibnu ‘Āmir al-Yaḥṣābiy (w. 118 H); kitab Ikhtilāf al-Maṣāḥif karya 
‘Abdurraḥmān al-Asfahāniy (w. 749 H). Kitab-kitab tersebut dapat dikelompokkan 
dalam dua kategori: Pertama, perbedaan tentang mushaf-mushaf sahabat Nabi dengan 
mushaf usmani. Kedua, perbedaan antara mushaf-mushaf usmani yang enam. Kategori 
kedua terbagi lagi menjadi dua: [1] yang berdampak pada ikhtilaf rasm dan 
berpengaruh pada ikhtilaf qiraat, dan [2] yang tidak berdampak pada perbedaan 
bacaan. 

Kelompok pertama yaitu kalimat yang berbeda rasmnya dan berbeda bacaannya. 
Para ulama sepakat akan sejumlah kalimat yang memiliki perbedaan rasm terkait 
adanya tambahan satu atau dua huruf pada salah satu mushaf. Mereka juga berbeda 
dalam membacanya. Kalimat tersebut berjumlah sekitar 40 kalimat, beberapa di 
antaranya   ɧɵوأو/ ɧɵسارعوا   ,وو/ وسارعوا   dan   يرتدد /يرتد . Menurut al-Andarabiy (w. 500 H), 
perbedaan huruf tersebut benar adanya berdasarkan dua bacaan yang keduanya 
dibacakan oleh Rasulullah pada waktu berbeda. Perbedaan tersebut bukan karena 
kelupaan saat penulisan. Kalimat tersebut memang memiliki sandaran riwayat 
tersendiri. Semuanya berdasarkan dikte Nabi saw. yang termasuk dalam ‘tujuh huruf’ 
dan ‘di-rukhṣah-kan’ kepada umat untuk membacanya. Kemudian, setiap mushaf 
dikirim dengan ahli qiraatnya. Menurut al-Mahdawiy (w. 440 H) terdapat utusan yang 
sesuai bacaannya, dan mungkin juga ada yang berbeda bacaannya dengan mushaf yang 
dikirimnya (al-Mahdawi 2008, 102).  

Secara umum umat Islam tidak boleh membaca kecuali berdasarkan riwayat sahih 
yang ada di mushaf mereka. Contoh perbedaan bacaan qari dari mushaf yang ada di 
negerinya yaitu pada mushaf penduduk Kufah tertulis  Ș˃ˈوما عملته ايد (Yāsīn/36: 35) tanpa 
huruf ha’ setelah ta’. Sedangkan di semua mushaf menggunakan ha’. Imam Ḥamzah, 
Kisā’i, dan Syu’bah dari Āṣim membaca عملت    وما  . Ḥafṣ dari Imam ‘Āṣim membaca   وماعملته   



352 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

dengan ha’ seperti imam lainnya. Bacaan ‘Āṣim dari riwayat Syu’bah sesuai mushaf di 
negerinya dan riwayat Hafṣ tidak sesuai mushaf. 

Kelompok kedua, yaitu kelompok kata beda rasm tetapi satu bacaan. Para ulama 
mutaqaddimīn mencatat adanya penulisan beberapa kalimat dengan rasm berbeda 
namun tidak berdampak pada perbedaan bacaan. Kalimat tersebut yang mengandung 
kaidah hażf atau penambahan huruf (ziyādah), faṣl wa waṣl, dan badal. 

Perbedaan Penulisan pada Sumber Ilmu Rasm 
Selain pada mushaf-mushaf usmani (al-maṣāḥif al-uṡmāniy), perbedaan rasm juga 

terdapat pada kitab-kitab rasm yang merujuk mushaf-mushaf tersebut. Para ulama 
penyusun rujukan ilmu rasm generasi awal menyandarkan kaidah mereka pada apa 
yang mereka lihat dari mushaf-mushaf usmani saat itu. Metode mereka yaitu 
mengekstraksi kalimat yang tidak sesuai huruf hijaiah dengan lafaznya. Setelah 
berkembangnya zaman dan punahnya mushaf-mushaf lama, para pengarang kitab 
rasm pun menyandarkan (pendapat mereka) pada apa yang telah ditetapkan para 
ulama terdahulu dalam buku mereka. Akhirnya rujukan (kedua) tersebut mengandung 
beberapa perbedaan. Sebagian menyandarkan perbedaan bacaan pada mushaf usmani 
dan sebagian bersandar pada tarjīh ulama terhadap satu atau beberapa bacaan. 

Perbedaan Riwayat Ulama Rasm Awal atas Mushaf 

Mushaf-mushaf usmani berbeda dalam penulisan rasm beberapa kalimat. Banyak 
mushaf yang disalin meniru mushaf-mushaf usmani. Mushaf tersebut yang kemudian 
dirujuk oleh ulama rasm awal. Hal demikian menjadikan riwayat mereka juga berbeda. 
Contohnya: Kalimat ɇɍɂ   dalam وȯȭ  اصʤم ɇɍɂ ت   di mana versi ad-Dāniy (w. 444 H) dan 
Abū Dāwūd (w. 496 H) huruf ta’ terpisah. Abū ‘Ubaid al-Qāsim bin Salām meriwayatkan 
kalimat tersebut dari mushaf Imam   اصʤم  ɇɍɢɜ  ȯȭو, huruf ta’ tersambung. Riwayat Abū 
‘Ubaid ini dibantah oleh ad-Dāniy, tetapi tidak sedikit yang mendukungnya seperti al-
Ja’bariy (w. 732 H), (al-Ja’bariy, 2017) dan Ibnu al-Jazariy (w. 833 H) (Ibnu al-Jazariy, 
2000). 

Contoh lainnya adalah penulisan huruf alif pada kata كتاب  . Ad-Dāniy 
meriwayatkan bahwa semua kalimat kitāb ditulis tanpa alif kecuali pada empat titik: 
surah ar-Ra‘d/13: 38; al-Ḥijr/15: 4; al-Kahfi/18: 27, dan an-Naml/27: 1. Imam al-Qaydiy 
dalam kitab Hijā’u al-Maṣāḥif menyatakan bahwa semua kalimat tersebut ditulis tanpa 
alif kecuali pada surah al-Baqarah/2: 101. Pendapat ini diperkuat oleh al-Arkātiy, 
Khawājah, dan at-Tāliqāniy. Begitu juga pada penulisan alif setelah ذو yang terdapat di 
banyak tempat memiliki perbedaan riwayat. Namun, mushaf zaman sekarang lebih 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 353 
 

memilih pendapat ad-Dāniy dan Abū Dawūd yaitu membuang alif setalah huruf waw 
sebagaimana tercetak pada mushaf sekarang. 

Perbedaan Pilihan Ulama Rasm 
Banyak riwayat rasm suatu kalimat dalam mushaf usmani, lalu beberapa ulama 

rasm menggunakan riwayat-riwayat itu dalam penyalinan mushaf. Saat melakukan 
tarjīh, ada riwayat lain yang datang dan mengubah hasil tarjīh sebelumnya. Padahal 
riwayat yang lama sudah digunakan pada penyalinan mushaf-mushaf, utamanya antara 
riwayat ad-Dāniy dan Abū Dawūd. Hal tersebut yang menyebabkan mushaf-mushaf 
awal memiliki variasi rasm. 
 
Varian Rasm Usmani pada Mushaf Lama 

Catatan sejarah menunjukkan kepada kita adanya varian bentuk rasm dari kalimat 
tertentu pada mushaf usmani awal. Mushaf-mushaf generasi awal abad ke-1 Hijriah 
yang ditulis pada kertas kulit dengan khat hijaz atau kūfiy memiliki ciri penulisan 
kalimatnya konsisten pada rasm seperti mushaf usmani awal. Adapun mushaf abad ke-
4 hingga setelahnya ada yang berpedoman pada rasm usmani, ada juga yang 
menggunakan rasm qiyasiy. Pedoman rasm qiyasiy dilakukan oleh ulama ahli bahasa 
(lugah arabiyyah). Pada pasal ini dibahas sepuluh mushaf yang disalin menggunakan 
rasm usmani: 1]. Enam mushaf yang menggunakan khat hijaz dan kūfiy serta bertanda 
baca ala Abu al-Aswad (w. 69 H) dan 2]. Empat mushaf yang berkhat layyinah (lentur) 
menggunakan tanda baca al-Khalīl bin Aḥmad al-Farāhīdiy (w. 173 H) dan unsur-unsur 
mutakhir. 

Mushaf yang Lama Menggunakan Naqṭ I’rāb Berwarna Merah 
Qaddūriy menganalisis rasm sejumlah enam mushaf. Mushaf Tubingen menjadi 

acuan pada kajian ini. Mushaf ini berasal dari Perpustakaan Universitas Tubingen. 
Berdasarkan uji karbon terungkap angka tahun 649-675 M atau bertepatan tahun 29-56 
H. Rasm kalimat pada mushaf tersebut dibandingkan dengan lima mushaf yaitu mushaf 
Malik Fahd; mushaf Museum Asar Turki al-Islamiyyah, mushaf Tasken, mushaf 
Topkapi, dan mushaf Jami’ Husein Kairo. 

Kajian tersebut mengungkapkan beberapa fakta: Pertama, mushaf Tubingen 
memiliki ciri khusus rasm yaitu menggunakan kaidah hażf dan ziyādah al-huruf. Kedua, 
ada 87 tempat yang berbeda rasmnya dan itu terkait dengan kaidah hażf dan isbāt al-
alif. Ketiga, tidak tampak adanya pedoman khusus atau ketentuan khusus yang 
menyatukan mushaf-mushaf tersebut dalam penulisan rasm. Keempat, mushaf 
Tubingen memiliki 22 kalimat yang ditulis berbeda dari mushaf lainnya dan semuanya 
terkait dengan hażf al-alif. Kelima, mushaf Tubingen memiliki ciri khas dibanding 



354 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

mushaf Madinah yaitu pada penulisan kalimat بايات   dan   ا˷ˮوبايا yang biasa dipakai oleh 
mushaf masa awal. Keduanya juga disebutkan oleh al-Dāniy dan Abū Dawūd dalam al-
Muqni’ dan Mukhtaṣar, tetapi panitia pencetakan mushaf mengabaikannya karena di-
ḍa’if-kan oleh sebagian ulama rasm. Kesimpulan dari kajian ini yaitu bahwa ada 
toleransi atas perbedaan rasm pada mushaf generasi awal, padahal semuanya sudah 
mengikuti rasm usmani. 

Kajian atas empat mushaf lama yang menggunakan khat layyin dan tanda baca ala al-
Farāhidiy 

Terjadi perkembangan luar biasa pada khat Arab pada awal-awal abad hijriah. Itu 
terjadi berkat para ahli khat dan ulama lugah (bahasa). Dalam dunia khat, terjadi 
perubahan dari khat kūfiy yang berujung tegak, serta khat lurus (kaku) ke khat lentur. 
Lahirlah khat baru antara lain raiḥān, ṡuluṡ, dan naskhiy yang semuanya digunakan 
dalam penyalinan mushaf. Pada bidang tata bahasa Arab, terdapat perkembangan 
penggunaan tanda harakat dan lainnya yang menggantikan titik i’rab milik Abū al-
Aswad (w. 69 H). Perkembangan lainnya adalah lahirnya kaidah dalam penulisan 
kalimat Arab yang diawali dengan awal kata dan diakhiri dengan akhir kata. Tidak 
seperti mushaf lama yang kadang berakhir (barisnya) pada pertengahan kata atau 
dimulai dari pertengahan kata. 

Pada periode ini para pakar bahasa Arab berkolaborasi dengan kaligrafer dalam 
menulis mushaf dengan rasm qiyasiy yang dasar-dasarnya dipelopori golongan mereka 
pada abad  ke-2 dan ke-3 Hijriah. Masa ini juga peralihan dari khat yābis ke layyin. Hal 
tersebut didukung fatwa Qāḍī al-Bāqilāniy (w. 403 H) yang membolehkan menulis 
mushaf dengan rasm qiyasiy. Meskipun begitu, pada era ini penulisan mushaf dengan 
rasm usmani masih dominan.  

Pada bagian ini Qaddūriy mengkaji mushaf-mushaf awal yang sudah 
menggunakan tanda baca al-Khalīl bin Aḥmad al-Farāhīdiy, mushaf-mushaf awal 
tersebut ditulis dengan rasm usmani. Bagian ini ia menganalisis empat mushaf: 
Pertama, mushaf ad-Dāniy (w. 444 H). Mushaf ini tersimpan di Perpustakaan Munich, 
Jerman dengan nomor panggil 2 [80.Cod.or.4]. Pada katalognya tertulis bahwa mushaf 
ini disalin oleh Abū ‘Amr ‘Usmān bin Sa’īd bin Usmān (w. 444) dengan khat magrib dan 
kūfiy. Jika benar seperti yang tertulis di katalog, kemungkinan akan menjawab banyak 
persoalan besar. Ad-Dāniy sendiri menulis buku tentang rasm (al-Muqni’), tanda baca 
(Naqṭ), ‘Add al-Āyy, dan al-Waqf wa al-Ibtida’. Tetapi, harapan tersebut pupus karena 
ternyata berdasarkan kolofon naskahnya diterangkan bahwa mushaf tersebut ditulis 
tahun 533 H atau 1138-1139 M dan penulisnya adalah Muḥammad bin Zakariya al-
Qursyiy. 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 355 
 

Kedua, mushaf Sevilla yang tersimpan di Perpustakaan Munich dengan nomor 
katalog BSB Cod.arab1. Mushaf ini menggunakan khat andalus ber-syakl, riwayat Warsy 
dari Nafi’, dan terdiri dari 130 lembar (260 halaman). Dua halaman awal terdapat ragam 
hias. Pada lembar terakhir terdapat kolofon naskah yang ditulis pada 624 H di Kota 
Sevilla, negeri Andalus. Ketiga, mushaf salinan Muhammad bin Ismail al-Muqri al-
Halabi (w. 790 H) tersimpan di Perpustakaan Munich nomor katalog Cod.arab.1113. 
Mushaf ini lengkap 30 juz, berasm usmani, ḍabṭ menggunakan metode Abū ‘Amr bin 
al-‘Alā’, 360 halaman, 17 baris tiap halaman, dimulai dengan khat ṡuluṡ besar, kemudian 
tujuh baris dengan khat naskhiy, kemudian khat ṡuluṡ lagi diikuti tujuh baris khat 
naskhiy, baris terakhir dengan khat ṡuluṡ. Keempat, mushaf salinan ‘Aliy bin Sulṭān 
Muḥammad al-Qāriy al-Makkiy (w. 1014 H), disalin tahun 999 H tersimpan di 
Perpustakaan Sulaimaniyyah di Istambul nomor 01. Terdiri dari 303 lembar kertas, 
ditulis dengan rasm usmani, khat naskhiy, dan tanda baca riwayat Ḥafṣ dari ‘Āṣim. 

Kesimpulan dari kajian Qaddūriy atas mushaf-mushaf lama menegaskan bahwa 
mushaf tersebut masih menggunakan rasm usmani. Ia juga menegaskan perbedaan 
dengan mushaf Madinah pada beberapa kalimat terkait dengan isbāt dan hażf harf al-
alif, sebagaimana banyak terungkap pada sumber-sumber rasm, seperti kata  اطɿʉ، 

،اɢəجارة ،أبصارهم   dan lainnya. 

Mushaf Lama yang Tidak Menggunakan Rasm Usmani 
Pada abad ke-1 Hijriah rasm qiyasiy sudah mulai memengaruhi penyalinan mushaf. 

Hal tersebut dilakukan oleh para ahli bahasa Arab dalam pengajaran imla’ didukung 
fatwa ulama yang membolehkannya. Tidak mudah menghadirkan sumber sejarah 
terkait ini karena terbatasnya kajian terkait mushaf rasm non-usmani yang sampai ke 
tangan para peneliti. Penyalinan dengan rasm qiyasiy mendapat dukungan dari Qāḍī al-
Bāqillāniy (w. 403 H). Beberapa mushaf dengan rasm qiyasiy antara lain mushaf salinan 
al-Mukhalliṣiy tahun 353 H, mushaf Ibnu al-Bawwāb yang disalin tahun 391 H, mushaf 
Yaqut al-Musta’simiy salinan tahun 677 H, mushaf Hafidz Usman alias Qāyis Zādah 
salinan tahun 1305 H. 

Mushaf di atas hanya sampel dari banyaknya mushaf yang ditulis dengan rasm 
non-usmani. Hal tersebut menunjukkan bahwa penyalinan mushaf dengan rasm non-
usmani sudah terjadi sejak masa awal sampai masa al-Bāqillāniy (w. 403 H) yang 
terkenal pendapatnya itu. Al-Mukhallisiy menulis mushaf Al-Qur’annya pada tahun 353 
H berdekatan dengan tahun Ibnu al-Munādiy al-Bagdādiy  (Ahmad bin Ja’far w. 336 H) 
yang pendapatnya dinukil ad-Dāniy, “Para penulis mushaf tidak mengubah rasm 
mushaf sesuai kaidah mushaf awal.” Maksudnya bahwa ada sebagian penyalin mushaf 
yang mengubah rasm mushaf awal (rasm usmani). Ini juga menunjukkan adanya orang 



356 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

yang menyalin kitab/buku non-mushaf dengan rasm mushaf. Menurut Ibnu 
Durustuwaih (w. 347 H), bahwa saat itu setiap orang menulis kitab berdasar pikirannya 
sendiri (terkait kaidah rasm). Ada yang berpedoman pada rasm mushaf ada yang tidak 
peduli dengan rasm mushaf.  

Varian Rasm Mushaf Cetak 
Saat ini adalah kelanjutan dari masa lalu, di mana mushaf cetak mewarisi tradisi 

dari mushaf tulis tangan. Maka, ada mushaf cetak dengan rasm usmani dan mushaf 
cetak dengan rasm qiyasiy. Akan tetapi, dengan mulai banyaknya rujukan kajian rasm, 
perkembangan teknologi cetak, dan kajian lajnah buhūs yang menggeluti permushafan 
di setiap negara, keberadaan mushaf cetakan non-usmani mulai menyempit. Berikut 
uraian mushaf cetak awal non-usmani dan mushaf cetak usmani. 

Mushaf Cetak Lama non-Usmani 

Eropa memelopori percetakan mushaf karena mereka lebih dulu memiliki alatnya. 
Mushaf tersebut antara lain: Pertama, cetakan Venesia 1537 M oleh Alexander Paganini. 
Ini cetakan pertama setelah ditemukan mesin cetak. Mushaf Venesia tidak diterima 
masyarakat muslim karena banyak terdapat kesalahan. Konon, keberadaan mushaf ini 
tidak pernah terdengar sampai Angelika Nurwic mempublikasinya tahun 1987 M. Ia 
menemukan naskah tersebut di Perpustakaan Santo Michail di Kota Venesia. Al-Quran 
ini terdiri dari 232 halaman dengan ukuran besar. Jarak cetakan ayat dari pinggir 
halaman 203 x 130 mm. setiap halaman terdiri dari 20 baris, kecuali halaman pertama. 
Mushaf ini dicetak menggunakan huruf timpa (bida’iyyah) tanpa harakat, terdapat 
banyak kesalahan penempatan titik huruf. Hal tersebut sebenarnya biasa, hanya saja 
tidak bisa diterima oleh umat Islam karena terkait Kitab Suci. 

 
Gambar 1: Surah Al-Fātiḥah pada mushaf Venesia 

Kedua, Mushaf Abraham Hankliman dicetak di Hamburg, Jerman tahun 1694, satu 
setengah abad setelah pencetakan Venesia. Mushaf ini terdiri dari 560 halaman, 17 baris 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 357 
 

tiap halaman, pengantar dalam bahasa Latin setebal 80 halaman. Pada bagian akhir 
terdapat daftar nama surah dalam aksara Arab dan Latin. Dicetak dengan huruf 
cetak/ketik, hurufnya lebih bagus dibandingkan mushaf Venesia, menggunakan rasm 
imlā’iy, tanda baca masyriq, terdapat nomor halaman, nomor ayat, nomor ayat terdapat 
pada bagian depan bukan di belakang ayat. Cetakan ini juga terdapat banyak kesalahan 
rasm dan tanda baca, karena ketidaktahuan pencetak terhadap bahasa Arab. 

 
Gambar 2: Mushaf cetakan Hamburg gagasan Abraham Hankliman 

Ketiga, Mushaf Petersberg tahun 1787 diterbitkan atas izin Ratu Kathrine II kepada 
Percetakan Aziatisku di Rusia. Pencetakan mushaf ini mempekerjakan 4 prajurit Turki, 
salah seorang di antaranya bernama Usman Ismail. Mushaf ini mengalami cetak ulang 
tahun 1789, 1790, 1793, 1796, dan 1798. Menurut beberapa pengkaji, mushaf inilah yang 
dianggap sebagai mushaf cetakan awal yang sukses. Mushaf ini bukan hanya 
menyertakan ayat, tetapi juga jumlah ayat, kalimat dan huruf, tempat turun ayat, qiraat, 
keterangan makna ayat garīb yang diambil dari kitab Garīb Al-Qur’ān karya al-Uzaizai. 
Mushaf ini tidak menggunakan rasm usmani. Hal ini terlihat pada penulisan kata al-
kitāb dan al-ālamīn. 

 
Gambar 3: Surah Al-Fātiḥah dan awal surah Al-Baqarah mushaf Petersberg. Mushaf ini berasm qiyasiy. 



358 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

Keempat, Mushaf Gustav Flugel tahun 1836. Mushaf ini berasm imlai dan banyak 
ditemukan kesalahan tulis. Kelima, mushaf cetakan Lipzig yang menggunakan master 
milik Hafidz Usman (w. 1094 H) dan menggunakan rasm qiyasiy. Ia menyalin mushaf 
dari mushaf milik ‘Aliy al-Qārī al-Makkiy (w. 1014 H). Nama terakhir merupakan ulama 
rasm yang memiliki kitab syarah atas al-Aqīlah fī al-Rasm li asy-Syāṭibiy, dan mushafnya 
berasm usmani. Mushaf Hafidz Usman kemudian banyak ditiru salah satunya oleh 
Muhammad Amin al-Rusydi (w. 1236 H). Nuri Hafidz Usman alias Qiyas Zādāh dan 
mushaf salinan Hamid al-Āmidi juga menggunakan rasm qiyasiy. 

 
Gambar 4: Surah Al-Fātiḥah dan awal surah Al-Baqarah mushaf Gustav Flugel 

Berdasarkan kajian rasm mushaf-mushaf cetakan tersebut ditemukan bahwa yang 
banyak keluar dari kaidah rasm usmani adalah terkait hażf dan iṡbāt al-alif. Selain itu 
tidak mungkin sebuah mushaf secara gegabah ditulis dengan rasm qiyasiy, kecuali 
mushaf Eropa yang penulisannya menggunakan teknik typesetting. 

Mushaf Cetak Rasm Usmani 
Penyalinan mushaf kuno banyak juga yang menggunakan rasm qiyasiy. Hal 

tersebut berdampak pada mushaf cetak yang juga menggunakan rasm qiyasiy. Namun 
begitu, juga ada yang menggunakan rasm usmani, di antaranya yaitu mushaf cetakan 
Kazan, Tartarisitan Rusia. Penerbitan ini terinspirasi dari penerbitan serupa di Saint 
Petersberg. Adalah Abul Gazi Barasyev pada tahun 1797 yang meminta izin Kaisar untuk 
mendirikan percetakan buku berbahasa Tartar, Persia, dan Arab. Izin turun pada tahun 
1800. Satu tahun kemudian ia mulai mencetak buku-buku  termasuk mushaf. Sejak saat 
itu pusat percetakan buku Arab dan Islam berpindah dari Saint Petersberg ke Kazan.  

Di Kazan, sebanyak 130 mushaf cetakan telah diproduksi di Percetakan Universitas 
Kazan dan percetakan lainnya. Dari jumlah tersebut kurang lebih 30 cetakannya berupa 
mushaf Al-Qur’an diproduksi tahun 1901 s.d. 1916 sebelum terhalang oleh revolusi 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 359 
 

Bolsevic. Mushaf yang dicetak di Kazan mengalami beberapa cetak ulang. Mushaf 
cetakan 1803 direproduksi pada tahun 2005. Dilihat dari surah Al-Fātiḥah dan Surah Al-
Baqarah awal, mushaf Kazan menggunakan rasm usmani. Menurut Qaddūriy, mushaf 
Kazan adalah mushaf pertama yang dicetak di dunia Islam dan yang menggunakan 
rasm usmani.  

 
Gambar 5: Surah Al-Fātiḥah dan awal surah Al-Baqarah mushaf Kazan. 

Pada awal abad ke-14 Hijriah di Mesir terdapat mushaf yang dicetak menggunakan 
rasm usmani yaitu tahun 1308 H/1890 M. Penerbitnya adalah Percetakan al-Bahiyyah di 
Kairo. Tulisannya dikerjakan oleh ‘Abd Al-Khāliq Ḥaqqiy alias Ibnu al-Khawjah. 
Sedangkan pedoman rasm, tanda baca, dan bilangan ayat diprakarsai oleh Ridwān bin 
Muḥammad al-Mukhallalātiy (terkenal juga dengan mushaf al-Mukhallalātiy). Secara 
fisik mushaf ini kurang bagus karena cetakannya tidak memadai, juga karena bahan 
kertasnya. Di kemudian hari, mushaf ini dicetak ulang dan dikenal dengan mushaf al-
Amīriy. Pada tahun 1985, Mujamma’ Malik Fahd mencetak mushaf dengan tulisan 
‘Uṡmān Ṭāhā dengan menyandarkan kaidah rasm, tanda baca, dan wakafnya pada 
mushaf al-Amīriy. Mushaf al-Amīriy kemudian ditelaah ulang dan diterbitkan baik 
dengan riwayat Ḥafṣ ‘an ‘Āṣim maupun riwayat lainnya yang tersebar ke berbagai 
belahan dunia Islam. Berdasarkan telaah atas mushaf-mushaf cetakan yang sudah 
berasm usmani tersebut, Qaddūriy menyimpulkan bahwa pada mushaf-mushaf ini 
terdapat perbedaan rasm pada beberapa kalimat padahal sama-sama rasm usmani. Hal 
tersebut terjadi karena rujukan yang berbeda dalam menentukan rasm. 

Berdasarkan qiraatnya, terdapat mushaf cetak yang menggunakan riwayat Ḥafṣ ‘an 
Āṣim, Warsy ‘an Nāfi, atau Qālūn ‘an Nāfi’: [a] Mushaf Madinah riwayat Hafs an Āṣim, 
khat ‘Uṡmān Ṭāhā berpedoman pada mushaf al-Amīriy terbitan 1342. Selain itu ada juga 
mushaf Qatar 1430 H, mushaf Bahrain 1434 H, Mushaf Kuwait 1435 H, dan mushaf Syekh 



360 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

Maktum bin Rāsyid 1437. [b] Mushaf Muhammadi riwayat Warsy ‘an Nāfi’ ditulis oleh 
Sayyid Muhammad al-Mu’allimi dan dicetak di Maroko 1431 H. Mushaf ini mengadopsi 
mushaf al-Ḥasaniy al-Musabba’ cetakan Maroko tahun 1417 dan mushaf Madinah 
riwayat Warsy ‘an Nāfi’ 1428 H. [c] Mushaf Jamahiriah riwayat Qalun ‘an Nāfi’ cetakan 
kedua 1989 ditulis oleh Abu Bakar Sāsī al-Magribī. [d] Mushaf riwayat Hafs ‘an ‘Āṣim 
cetakan India tahun 1423 H/2002 M,  tulisan Maḥmūd Aḥmad bin ‘Abd al-Ḥaqq.  

Dari penelitian Qaddūriy pada 4 jenis mushaf tersebut, pada juz satu saja ada 42 
perbedaan penulisan rasm. Meskipun ditulis dengan rasm usmani bukan berarti 
semuanya akan serupa. Mushaf karya Qāyis Zādah salinan tahun 1309 H ditulis dengan 
rasm usmani, tersimpan di Perpustakaan Universitas Maskan. Ini adalah mushaf ke-102 
yang ia tulis. Tidak sulit pagi para khattat Turki untuk menulis mushaf rasm usmani. 
Mereka cukup men-taqlid para pendahulu mereka yang sudah berlangsung ratusan 
tahun, 

Simpulan dari bab ini yaitu bahwa mushaf cetak masa awal khususnya cetakan 
Eropa ditulis dengan rasm imlā’iy (qiyasiy). Begitu juga mushaf yang dicetak di dunia 
Islam merupakan kelanjutan dari mushaf yang ada sebelumnya. Namun, hal tersebut 
tidak berlanjut setelah tumbuhnya gerakan ilmiah di negeri-negeri Islam pada masa 
sekarang, seperti banyaknya cetakan buku ulūm Al-Qur’ān, khususnya kajian rasm. 
Buku tersebut menjadi pedoman dalam pencetakan mushaf yang berasm usmani. 
Meskipun demikian, masih terdapat perbedaan (ikhtilaf) terkait rasm mushaf cetakan.  

Metode Penyatuan Rasm Mushaf  
Fakta sejarah yang tidak bisa dibantah bahwa nas Al-Qur’an ini satu, dari sejak 

disampaikan kepada para sahabat hingga zaman sekarang. Tetapi rasmnya bervariasi 
dalam beberapa kalimat. Perbedaan itu merujuk pada apa yang ditulis para sahabat 
dalam mushaf usmani, seperti yang tertuang dalam kajian rasm para ulama terdahulu, 
kemudian teraplikasikan dalam mushaf-mushaf (lama). Selain varian dari rasm usmani, 
ada juga penulisan yang bervariasi yaitu yang mengacu pada kaidah bahasa Arab 
gagasan pakar bahasa saat Islam menyebar luas. Kaidah ini terus berkembang dan 
digunakan di banyak negara. 

Pada masa awal Islam, penulisan mushaf berpegang pada kaidah rasm usmani, saat 
itu imlā’ al-Arab hanya ada pada mushaf. Kaidah imla’ kemudian berkembang setelah 
diletakkan dasar-dasar penulisan hijaiah Arab dalam penulisan huruf Arab. Dimulai 
dari huruf dan diakhiri dengan huruf. Tapi banyak ahli kaligrafi yang menggunakan 
kaidah Arab ini untuk menulis mushaf. 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 361 
 

Seruan penyatuan rasm ini bersandar pada rasm usmani yang dipraktikkan para 
sahabat dan seruan untuk mempraktikkan rasm qiyasiy. Perlu menetapkan batasan 
jelas antara dua rasm tersebut dahulu dan penggunaannya pada bidang masing-masing. 
Diperlukan metode yang disepakati untuk mencapai tujuan tersebut dalam pencetakan 
mushaf tanpa meninggalkan karakteristik rasm usmani. Perbedaan rasm pada mushaf 
cetak merupakan masalah yang perlu dipecahkan dan ditemukan solusinya. Selain 
aspek rasm, aspek lainnya juga perlu dievaluasi seperti perbedaan tanda baca dan 
metode penggunaannya, tanda wakaf, awal ayat, serta pembagian juz dan hizb. Berikut 
beberapa metode yang bisa dilakukan dalam upaya penyatuan rasm mushaf cetak: 

Berpedoman pada salah satu mushaf kuno yang dipercaya 
Banyak perpustakaan yang menyimpan puluhan mushaf berbahan kertas kulit 

berkhat hijaz maupun kūfiy, tanpa tanda maupun bertanda baca i’rab ala Abū al-Aswad 
al-Du’ali atau naqtu al-i’jām-nya Naṣir bin Āṣim (w. 90 H) yang berasal dari abad ke-1 
atau ke-2 Hijriah. Mushaf-mushaf tersebut tidak diragukan lagi masa tahunnya, 
meskipun tidak ada satu pun mushaf Imam. Hanya mungkin, disalin berdasar salah satu 
mushaf tersebut. Tidak perlu lagi melakukan uji karbon dengan mengirimkan sampel 
kertas kulitnya. Mushaf tersebut tinggal dikaji apakah memungkinkan untuk dijadikan 
acuan bagi pencetakan Al-Qur’an cetak zaman sekarang. Dua di antaranya yaitu mushaf 
Masjid Ḥusain di Kairo dan mushaf tua koleksi Museum Topkapi. 

Mushaf masjid Ḥusain terdiri dari 1087 lembar kertas kulit dengan ukuran 57 x 68 
cm, tinggi 40 cm, bobot 80 kg, berkhat kūfiy lama, 12 baris tiap halaman (kadang 11 atau 
10 baris bila ada pembatas antara surah), tanpa syakl. Karakteristik lainnya 1]. Naqt al 
i’jām berbentuk lingkaran kecil; 2]. Tanda kecil di atas kepala ayat, kadang ada. 3]. 
Tanda sepuluh ayat berbentuk segiempat kecil dengan warna khas. Tidak ada penanda 
5 ayat. 4]. Ruang kosong antara dua surah. Menurut Tayyar, mushaf ini kemungkinan 
bukan dari masa Usman, tetapi salinan dari mushaf Kufah karena banyak 
persamaannya atau menyalin dari salinan mushaf Kufah. 

 
Gambar 6: Mushaf yang dinisbatkan kepada ‘Uṡmān bin ‘Affān koleksi Museum Topkapi Turki 



362 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

Berpedoman pada salah satu riwayat ahli rasm  
Jika lima mushaf imam yang dahulu disebarkan ke negeri-negeri Islam tidak dapat 

ditemukan dan tidak juga ada mushaf salinan (yang mirip)  yang dapat dijadikan acuan, 
pilihan lainnya adalah merujuk pada karya-karya ulama rasm yang pernah melihat 
mushaf usmani pada zamannya dan menguraikannya dalam karya mereka. Metode 
kedua ini sudah dilakukan banyak lajnah ilmiah pencetakan mushaf di banyak negara. 
Contohnya mushaf Amīriy yang dalam ta’rīf mushafnya tertulis, “hijā’i-nya merujuk 
pada riwayat para ulama rasm dari mushaf-mushaf yang dikirim ‘Uṡmān bin ‘Affān ke 
Basrah, Kufah, Syam, Mekah, Madinah, dan mushaf yang dipegang ‘Uṡmān untuk 
dirinya…” Sigat ini juga digunakan oleh Arab Saudi ketika mencetak mushaf Madinah 
dengan tambahan “sebagaimana dinukil oleh Syaikhāni ad-Dāniy dan Abū Dāwud 
Sulaimān bin Najāḥ, dengan lebih menguatkan (tarjīḥ) kedua ketika terdapat 
perbedaan.” Pada tahun 1427 H, ada tambahan lagi “…dengan riwayat Ḥafṣ an ‘Āṣim…” 
dan “…. ma’a tarjīh aṡ-ṡānī (Abū Dawūd) ketika ada terdapat ikhtilaf, terkadang juga 
menggunakan selain keduanya.” 

Dari beberapa cetakan, pihak lajnah Arab Saudi belum memilih satu riwayat ulama 
rasm. Mereka lebih memilih riwayat dari beberapa ulama rasm. Awalnya mereka 
menggunakan antara ad-Dāniy dan Abū Dāwud dengan tarjīh Abū Dawud. Kemudian 
ada ‘kecenderungan’ dan tambahan kalimat: ‘sesekali menggunakan pendapat selain 
keduanya”. Kemudian banyak menggunakan imam-imam lain juga. Sedangkan mushaf 
Jamahiriyah tegas menggunakan satu pilihan yaitu rasm usmani riwayat ad-Dāniy.  

Beberapa tahun belakangan muncul karya ulama klasik yang dahulu belum pernah 
ada, utamanya dari Timur (masyriq). Hal tersebut berkat kajian terhadap manuskrip 
bertema rasm yang beberapa di antaranya tidak pernah diketahui kecuali hanya nama. 
Karya mereka kemudian mengemuka, di antaranya Khaṭṭ al-Musḥaf karya Tāj al-Qurrā 
Al-Kirmāniy (w. 500 H); Hijā’ al-Maṣāḥif karya Yūsuf bin Muḥammad al-Qīdiy al-
Khawarizmiy (w. 618 H); Jāmi’ al-Kalām fī Rasm Muṣhaf al-Imam karya Mu’min bin ‘Aliy 
al-Falika’abadiy (w. 799 H); Khazānah ar-Rasūm karya Muḥammad bin Mala 
Muḥammad Raḥīm (ulama abad ke-10 H); Khulaṣah ar-Rasm karya ‘Uṡmān bin Hāfiẓ 
Raḥmān al-Ṭaliqāniy ditulis tahun 1083 H; dan Nasr al-Marjān karya Al-Arkatiy al-
Hindiy (w. 1238 H). 

Untuk menjadikan karya salah satu ulama atau menjadikan ulama tersebut 
pedoman penyalinan mushaf rasm usmani hendaknya mempelajarinya terlebih dahulu 
secara komprehensif. Hendaknya dipertimbangkan juga hasil kajian-kajian lajnah 
murāja’ah mushaf negeri-negeri Islam. Apa pertimbangannya memilih riwayat ad-
Dāniy atau Abū Dāwūd. Contohnya, jika keduanya ‘mendiamkan’ terhadap satu kata, 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 363 
 

apakah akan diterapkan hażf atau isbat? Bagaimana juga prosedur tarjīh-nya jika 
keduanya berbeda riwayat? Hal ini yang kemudian menjadi kebijakan lajnah untuk 
mengambil rujukan selain keduanya. 

Berpedoman pada satu mushaf salinan ahli rasm  
Ada ulama rasm yang memiliki mushaf khusus yang disusun berdasarkan kaidah 

rasm dan tanda baca. Mushaf tersebut layak dijadikan pedoman untuk penyatuan rasm 
mushaf cetak. Ada dua mushaf yang layak yaitu mushaf ‘Aliy Qārī dan mushaf Ibnu al-
Jazariy. Mushaf pertama disalin oleh ‘Aliy Qārī. Ia adalah ‘Aliy bin Sulṭān Muḥammad 
al-Qārī al-Harawiy (w. 1014) kelahiran Mekah dan seorang ulama terpandang di 
zamannya. Ia memiliki banyak karya di bidang ‘ulūm Al-Qurān, tafsir, qiraat, dan tajwid. 
Ia juga memiliki syarah kitab al-Aqilah Syatibi berjudul al-Hibatussaniyyah al-Aliyyah fī 
Syarḥi Abyāt al-Rā’iyyah. Ia juga seorang kaligrafer yang menyalin beberapa mushaf. Ia 
pernah menyalin mushaf tahun 999 H yang kini tersimpan di Maktabah Sulaimaniyyah 
Istanbul (nomor 1), terdiri dari 303 lembar, berasm usmani, khat naskhiy, tanda baca 
riwayat Ḥafṣ ‘an ‘Āṣim. Keistimewaan mushaf ini yaitu disalin oleh orang yang alim 
bidang rasm dan ia juga memiliki karya ilmu rasm, khatat, penyalin beberapa mushaf 
berasm usmani. 

Kedua, mushaf Ibnu Jazariy. Sudah maklum bahwa Ibnu Jazariy memiliki mushaf. 
Hal yang baru adalah bahwa mushafnya ditashih dan dibubuhi tanda baca berdasarkan 
apa yang ada di kitab rasm, dan berdasarkan apa yang ia kaji dari mushaf lama. Ia 
meminta bantuan muridnya, Ṭāhir bin ‘Arab bin Ibrāhīm sebagai ketua penulisan 
mushafnya tersebut. Ia juga memiliki mushaf khusus untuk dirinya yang berasm 
usmani. Mushaf yang diduga kuat milik Ibnu Jazariy dan dikutip dalam Nasr al-Marjān 
ini tersimpan di sebuah perpustakaan di India. Pengarang Nasrul Marjān-lah yang 
menunjukkan keberadaan mushaf ini dan tidak pernah disebutkan dalam sumber lain 
baik buku cetakan milik al-Jazariy maupun daftar karya-karyanya. 

Hal tersebut terjadi sebelum muncul kitab Ajwibatu al-Imām Ibnu al-Jazariy ‘ala al-
Masa’il at-Tabriziyyah fī al-Qirā’at. Dalam kitab itu disebutkan bahwa ia mentashih 
rasmnya dengan mengikuti naskah-naskah para ulama sebelumnya dan ada yang 
berdasarkan mushaf Al-Qur’an lama. Kutipan tersebut menguatkan bahwa al-Jazariy 
berusaha keras agar rasm mushafnya sesuai dengan rasm mushaf Usmani. 

Sekarang, tidak diketahui lagi keberadaan mushaf Ibnu al-Jazariy (w. 833 H) yang 
ditulis muridnya atas permintaan anak Ibnu al-Jazariy tersebut. Tapi ada bukti bahwa 
mushaf tersebut terkenal pada zamannya dan dijadikan rujukan bagi para khaṭṭāṭ 
dalam penyalinan mushaf. Ada info mushaf ini tersimpan di suku Syaraf Malik di 



364 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

Madaras, kota tempat ditulisnya kitab Nasr al-Marjān. Dalam katalog tersebut tertulis, 
“Berkhat naskhiy, dengan qiraat tujuh, disalin dari naskah Ṭāhir bin ‘Arab bin Ibrahim.” 

Melihat kapasitas ‘penggagas’nya, mushaf Ibnu al-Jazariy layak dijadikan sebagai 
mushaf master/rujukan bagi penyatuan percetakan mushaf. Setidaknya ada 3 sumber 
dari Ibnu Jazari: 1] yang tertuang dalam kitabnya an-Nasyr bab al-Waqf ‘ala Marsūm al-
Khaṭ; 2] kajian rasmnya yang ada pada kitabnya al-Bayān fī Khat Muṣḥafi Usmān; 3] 
mushaf Ibnu al-Jazariy. Perlu telaah terhadap mushaf Ibnu Jazariy yang tersimpan di 
Perpustakaan Kota Syiraz, dan juga perlu dikaji mushaf putra Ibnu al-Jazari, Abī al-
Khair Muḥammad yang disalin dari mushaf ayahnya dan tersimpan di perpustakaan 
Suku Syaraf al-Malik. Selain itu perlu juga melihat kitab Nasr al-Marjān karena kitab 
tersebut merujuk ke mushaf Ibnu al-Jazariy. Selain itu, sebagai catatan, perlu juga kajian 
mushaf-mushaf lain milik ulama rasm di antara ribuan mushaf kuno yang belum 
terjamah oleh para peneliti. 

Memilih pendapat satu lajnah ilmiah yang rājiḥ. 
Tidak mudah memilih mushaf lama untuk dijadikan pedoman penyatuan rasm 

mushaf cetak; tidak juga ada satu suara terkait rasm di antara para ulama rasm (metode 
kedua); tidak juga ditemukan mushaf seorang pakar rasm yang ‘menggenapkan’ tujuan 
penyatuan rasm (metode ketiga). Alternatif lainnya adalah menggunakan pendapat 
lembaga ilmiah mushaf yang mengkaji rasm dan dipilih salah satunya yang paling rājiḥ.  

Selama ini yang dipakai adalah kombinasi dua pendapat. Hal tersebut terdapat 
baik pada buku-buku rasm, mushaf lama maupun mushaf cetakan berasm usmani. Di 
sana terdapat kalimat/kata yang masih ikhtilaf. Kalimat tersebut yang akan menjadi 
kajian ‘Lajnah Gabungan’ untuk penyatuan rasm mushaf. Contohnya surah Al-Fātiḥah. 
Tidak ada perbedaan dalam hażf hamzah waṣl dari kalimat   مȽȸ ; tidak ada ikhtilaf dalam 
hażf al-alif dalam kalimat ɇɍالعالم ماʖك,   tidak ada ikhtilaf terkait iṡbāt al-alif pada ; الرɔɒن, 
lafaz ɇɍʖالضا. Tetapi hanya berbeda pada iṡbāt al-alif pada kata اطɿʉ. Perlu diketahui juga 
bahwa lafaz terakhir ini yang menjadi objek diskusi Lajnah Gabungan dengan memilih 
iṡbāt atau hażf al-alif. 

Beberapa langkah yang bisa dilakukan oleh ‘Lajnah Gabungan’: Pertama, mengacu 
pada rasm yang sesuai dengan pengucapan dan sesuai kaidah rasm qiyasiy terutama 
lafaz yang ikhtilaf rasmnya seperti وضعواȰȭو أنبؤا,   Jika kalimat tersebut berbeda .بˑسما, 
rasmnya pada mushaf-mushaf kuno, dan kalimat tersebut tidak memiliki kandungan 
qiraat, sebaiknya penulisan rasmnya sesuai pelafalan dan berdasar kaidah qiyasiy. 
Kedua, mengacu pada rasm yang menghimpun qiraat pada kata yang berbeda, di mana 
lafaz فيضاعفه di beberapa mushaf tidak menggunakan alif, namun sebagian lainnya 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 365 
 

menggunakan alif. Pendapat rajih yaitu yang tidak menggunakan alif karena dapat 
menghimpun dua qiraat,1 begitu juga lafaz lain seperti كتابه.  

Ketiga, mengacu pada rasm yang sudah mapan seperti lafaz  سبحان   (al-Isrā’ (17): 93) 
ada yang ditulis alif dan tanpa alif, tetapi di tempat lain tanpa alif. Keempat, menjaga 
qiraat yang sudah ḍābit/tetap pada lafaz yang memang berbeda rasmnya pada mushaf 
usmani yang berpengaruh pada pengucapan. Jika mushaf tersebut qiraatnya riwayat 
Āṣim, Ḥamzah, Kisā’i dan Ibnu Kaṡīr, penulisannya ɧɵوو. Jika mushaf tersebut riwayat 
Nāfi’ dan Ibnu Āmr, ditulis ɧɵوأو sebagaimana tertulis pada mushaf penduduk Madinah 
dan Syam. 

Uraian di atas merupakan bahan diskusi permulaan yang dapat dijadikan acuan 
penyusunan pedoman rasm untuk mushaf cetak. Ini hanya ide dari aspek 
akademis/ilmiah. Perlu melihat rencana besar ini dari aspek lainnya yang terjadi di 
negeri-negeri Islam. Di tempat tersebut hampir semuanya memiliki Lajnah 
Pentashihan baik add hoc maupun permanen yang tugasnya meneliti mushaf sebelum 
dicetak. Hanya saja belum terdapat kerja sama antara lajnah tersebut. Penulis optimis 
umat Islam bersatu dalam perkara rasm mushaf seperti yang terjadi masa khalifah 
ketiga ‘Uṡmān bin ‘Affān. 

Jika proyek di atas terhalang suatu hal atau telat dilaksanakan, Qaddūriy 
mengusulkan untuk melakukan tadqīq terhadap mushaf yang ada di Turki salinan 
seorang kaligrafer Turki yang menggunakan rasm usmani dan mencetaknya. Hal 
tersebut dapat melahirkan dua hal: pertama, menyiarkan khazanah Al-Qur’an yang 

 
1 Ibnu Kaṡīr dan Ibnu ‘Amr membacanya dengan tasydid pada huruf ain, sedangkan imam lainnya 

dengan tanpa syiddah dan ber-alif. 

Gambar 7: Mushaf salinan Nuri Hafiz Usman Turki 



366 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

tidak pernah dilihat banyak kaum muslim; kedua, mendekatkan rasm usmani ke kaum 
muslim Turki khususnya dan masyarakat Islam lainnya. Mushaf tersebut yaitu mushaf 
salinan Nuri Hafidz Usman alias Qiyās Zādah (w. 1311/1894 M). Mushaf ini tersimpan di 
Perpustakaan Masyjan koleksi nomor. 173. Mushaf ini lebih tua daripada mushaf Amīriy  
yang dicetak pertama tahun 1342 H. Mushaf ini merujuk pada mushaf al-Mukhalalātiy 
yang dicetak tahun 1308. 

Penyatuan Ḍabt Mushaf Cetak Dunia Islam 
Bagian terakhir buku ini yaitu gagasan penulis tentang penyatuan ḍabṭ atau tanda 

baca pada mushaf cetak. Secara sederhana ḍabṭ dapat diartikan sebagai ilmu yang 
mengkaji tanda baca (harakat ḍammah, fatḥah, kasrah), tanda pembeda antar huruf 
yang sama (naqt i’jām), dan tanda lain yang membantu cara pengucapan Al-Qur’an 
seperti sukun, syiddah, mad, hamzah, dan tanwin. Pada bagian ini penulis memulai 
bahasannya dengan sejarah perkembangan ilmu ḍabṭ, tanda baca yang ada dalam 
mushaf cetak, baik yang berbeda maupun yang sama, kemudian metode 
menyelaraskan keduanya. Ilmu ini pada abad awal hijriah dikenal dengan ilmu naqṭ 
(naqt i’jām dan naqt i’rāb)(Muḥaisin, 1989) dan syakl. Pada masa selanjutnya lebih 
dikenal dengan ilmu ḍabṭ. 

Penulisan Tanda Baca pada Mushaf Cetak 
Karena banyaknya mushaf cetakan, Qaddūriy membatasi penelitian ini 

berdasarkan sebaran geografis mushaf: mushaf masyriq (wilayah Timur) seperti mushaf 
Amīriy, mushaf Madinah al-Munawwarah, dan mushaf yang sekelompok tanda 
bacanya; mushaf magrib (wilayah Barat) seperti mushaf al-Ḥasani, mushaf 
Muhammadiy, dan lainnya; mushaf Jamahiriah Libya; mushaf Turki dan lainnya; 
mushaf India, Pakistan, dan lainnya. Mushaf-mushaf ini memiliki khat bervariasi dari 
naskhiy, Magribi, dan lainnya. Terkait khat, Qaddūriy tidak ada ‘rencana’ untuk 
membuatnya seragam. Itu merupakah inovasi para kaligrafer dari berbagai negeri dan 
lahir dari zamannya. 

Tanda baca pada mushaf di atas dikelompokkan menjadi tiga: 1] Tanda yang 
memiliki konsekuensi suara (ex. harakat), tanda sukun, syiddah, mad dan hamzah; 2] 
Tanda pembeda huruf; 3]. Tanda berhenti (waqaf). Tiga tanda ini dibahas berdasarkan 
pendapat-pendapat yang sepakat maupun yang ikhtilaf. Tanda baca ini sudah mulai 
dari zaman tabiin dan berlanjut dari masa ke masa hingga melahirkan banyak tanda 
pada mushaf. Jika pada kasus rasm para ulama mewajibkan untuk melestarikannya, 
pada kasus tanda baca tidak ada kewajiban untuk menggunakan tanda baca tertentu. 
Hal tersebut dibiarkan agar para ulama berijtihad terkait khat dan ḍabṭ pada zamannya. 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 367 
 

Terdapat perbedaan mendasar antara rasm dan ḍabṭ yang berdampak pada 
pedoman kajian dan metode penyatuannya. Rasm memiliki standar tetap yang bisa 
dirujuk, yaitu rasm usmani. Sedangkan ḍabṭ tidak ada standar yang dapat dijadikan 
rujukan ketika terjadi ikhtilaf. Namun begitu, banyak sekali mazhab dalam ḍabṭ yang 
bisa dirujuk dalam penulisan mushaf, mulai dari Abū al-Aswad, Nāṣir, hingga al-Khalīl. 
Pada abad ke-5 Hijriah ad-Dāniy (w. 444 H) kemudian mencoba berpedoman pada 
beberapa asas dalam men-tarjīh mazhab-mazhab naqt. Ad-Dāniy mendahulukan 
mazhab tabiin dibanding mazhab sesudahnya (menggunakan titik warna merah untuk 
harakat daripada menggunakan huruf kecil versi al-Khalīl yang dikenal juga dengan 
istilah ‘syakl rambut’). Hal tersebut dilakukan sebagai penghormatan kepada para 
ulama dahulu. Setelah masa ad-Dāniy, para ulama ḍabṭ era Abū Dawūd (w. 496 H) lebih 
menggunakan versi al-Khalīl karena ‘harakat rambut’ lebih mudah dipahami 
dibandingkan dalam bentuk titik. 

Berdasarkan penelitian Qaddūriy, perbedaan tanda baca pada mushaf cetak 
disebabkan perbedaan rujukan mazhab ulama ḍabṭ masa lalu: tanda sukun, tanda 
hamzah waṣl, dan huruf-huruf tidak bertitik (nun, fa, qaf dan ya) jika terletak di ujung 
kata. Kaidah tersebut, sebagiannya, tidak berdasarkan pendapat ulama ḍabṭ, tetapi 
ijtihad para kaligrafer pada zamannya.2 Pada pembahasan ini ia mengemukakan 
beberapa evaluasi yang dengannya akan membatasi metode penyatuan ḍabṭ. Tema 
ḍabṭ sangat luas bahasannya karena terkait dengan banyak negeri, dan waktu yang 
panjang (tulis tangan dan cetak). Ḍabṭ itu perpaduan antara ilmiah dan amaliah secara 
bersama. Ijtihad umat dan pintunya masih terbuka lebar. 

Metode Penyatuan Ḍabṭ Mushaf Cetak 
Perlu dibedakan antara ḍabṭ dalam mushaf cetak yang memiliki asal (rujukan) dan 

yang tidak memiliki asal (rujukan). Jika terdapat rujukan, dikembalikan kepada sumber 
aslinya. Jika tidak memiliki rujukan, dikembalikan/ditolak ke asalnya (tanpa tanda). 
Untuk dua kategori tersebut, berikut metodenya masing-masing: Pertama, ḍabṭ yang 
tidak berujukan. Ada beberapa tanda baca yang digunakan baik oleh khaṭṭāṭ maupun 
dalam mushaf cetak yang tidak ada sumbernya. Contohnya harakat pada alif/hamzah 
qata’ atau waṣl; penggunaan ‘alif kecil berdiri’; kepala ‘ain di atas alif penanda hamzah 
qata’; kepala huruf ṣad di atas alif; tanda hamzah sebelum alif (hamzah panjang). Untuk 
tanda baca yang tidak ada rujukannya, harus dikembalikan ke bentuk semula (tanpa 
tanda). Kedua, ḍabṭ berbeda, tetapi ada rujukannya. Mushaf cetak zaman sekarang 
menggunakan tanda baca yang memiliki rujukan. Hanya saja penggunaannya berbeda-

 
2 Penggunaan harakat di atas alif penunjuk hamzah qata’, penggunaan alif kecil panjang 

(isyba’iyyah) sebagai penunjuk tanda panjang (madd) 



368 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

beda. Kelompok kedua ini menyulitkan untuk disatukan karena masing-masing 
memiliki ḥujjah. Untuk itu pertimbangannya yaitu aspek keamanan bacaan dan 
penggunaan terbanyak.  

Tantangan non rasm Penyatuan rasm 
Judul buku ini tentang penyatuan rasm. Rasm apa yang hendak disatukan oleh 

Qaddūriy? Ternyata bukan penyatuan rasm usmani, tetapi rasm usmani dan rasm 
qiyasiy dengan tetap mengacu kepada rasm usmani sebagai fondasi rujukan. Tujuannya 
keterbacaan Al-Qur’an. Ia tahu bahwa tidak ada rasm usmani secara mutlak. Dalam 
rasm usmani memang terdapat beberapa riwayat, tetapi riwayat tersebut tidak selalu 
ditafsirkan sebagai solusi atas problem rasm. Contoh riwayat ad-Dāniy (w. 444 H) yang 
terekam dalam al-Muqni’. Ia membahas rasm secara tematik, dan tidak menguraikan 
detail setiap kata. Karena tidak membahas secara detail per kata, ada kata yang tidak 
disebut ad-Dāniy. Itu yang dalam istilah ilmu rasm dikenal dengan ‘sakata anhu ad-
Dāniy’. Ia tidak mengemukakan bentuk rasm dari suatu kata di suatu titik. Padahal kata 
serupa yang berasal dari tempat lain ia uraikan. Kekosongan itu ‘membingungkan’ para 
penyalin mushaf sehingga mereka ‘mengisi’ kata yang ‘didiamkan’ tersebut dengan 
merujuk riwayat lain. Jika upaya Qaddūriy bermaksud menyatukan rasm yang 
riwayatnya bervariasi tersebut, idenya layak didukung. Di lain sisi, selama ini belum ada 
satu pun mushaf yang berpedoman pada satu riwayat selain mushaf Libya. 

Ide Qaddūriy ini berbenturan dengan pendapat banyak ulama rasm tentang 
kewajiban menggunakan rasm usmani dalam penyalinan mushaf, meskipun ada juga 
ulama yang memperbolehkan menggunakan rasm non-usmani. Namun demikian, 
gagasan Qaddūriy ini bertolak belakang juga dengan pendapatnya tentang Iltizām bi 
rasm ‘uṡmāniy yang digaungkannya dalam buku-bukunya yang lain (Qaddūriy, 1982, 
2016) Lebih-lebih ia mencoba menjembatani rasm yang susah dibaca orang awam 
dengan cara ditulis menggunakan rasm qiyasiy. Padahal selama ini, para ulama 
mencoba konsisten menerapkan rasm usmani kendati ‘terasa susah’ dibaca orang 
awam. Apakah sudah mendekati? Sudah. Rasanya para pembaca sepakat dengan 
pendapat saya ini. Penyatuan rasm dan ḍabṭ adalah hal yang mungkin jika niatnya 
benar dan kemauan yang keras. Upaya dapat mudah dilaksanakan jika setiap Lajnah 
tiap negara menghendakinya, dan lembaga pendidikan yang berkaitan dengan Al-
Qur’an menjadikan ini sebagai bagian dari kurikulumnya.  

Kesimpulan 
Kajian terdahulu mengenai mushaf manuskrip dan mushaf cetak menunjukkan 

bahwa aspek rasmnya tidak bersifat stabil. Ribuan varian mushaf yang beredar 



Penyeragaman Rasm Mushaf Cetak – Abdul Hakim dan Hasbullah Diman | 369 
 

menimbulkan kesulitan bagi para peneliti dalam menelusuri pedoman yang digunakan 
dalam penulisan rasm, sistem tanda baca, jumlah ayat, serta tanda waqf yang pada 
akhirnya menimbulkan kebingungan. Sebagai contoh, mushaf tulisan Qāyis Zādah yang 
secara jelas menggunakan rasm qiyāsī justru oleh sebagian pembaca dianggap sebagai 
rasm usmani, padahal secara faktual bukan demikian. Fenomena tersebut berpijak 
pada dasar bahwa penggunaan tanda baca yang diciptakan oleh para ulama ḍabṭ 
terdahulu tidak disertai larangan untuk menciptakan tanda baca baru ketika 
diperlukan dalam kondisi darurat, mengingat ilmu ḍabṭ bersifat dinamis dan terus 
berkembang seiring waktu hingga terbentuknya sistem pada mushaf cetak modern.  

Penulis menyarankan bahwa pemilihan tanda baca sebaiknya menyesuaikan 
dengan konvensi yang digunakan oleh para penulis nonmushaf ketika terjadi 
perbedaan pendapat, agar memudahkan para pelajar dalam memahami satu sistem 
tanda baca yang berlaku konsisten pada mushaf dan nonmushaf. Adapun upaya 
penyatuan sistem tanda baca bukan dimaksudkan untuk menghapus ciri khas dari 
setiap mushaf, seperti penggunaan angka dalam mushaf qirā’āt maupun penerapan 
jenis khaṭṭ lokal. 
 

  



370 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 347 – 370  
 

Daftar Pustaka 

Al Baihaqiy, A. B. A. bin Ḥuṣain bin A. 2000. Syu’b al-Imān. Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyah. 

Al Bāqillāniy, A.-Q. A. B. bin al-Ṭayyib. 2001. Al-Intiṣār li al-Qur’ān (Muḥammad Iṣām al-Quḍāt 
(ed.)). Beirut: Dār ibn Ḥazam. 

al Dāniy, A. ‘Amr ‘Uṡmān bin S. 2011. al-Muqni’ fī Ma’rifati Marsūm Maṣāḥif Ahli Amṣār (H. 
Muhamad al-Ḍāmin (ed.)). Beirut: Dār al-Bashā’ir al-Islāmiyyah. 

al Ja’bariy, B. I. bin ‘Umar bin I. 2017. Jamīlatu Arbābi al-Marāṣid fī Sharhi ‘Aqīlati ‘Atrābi al-
Qāṣā’id (Muhammad Anwar & M. Ilyas (ed.)). al-Madinah al-Munawwarah: Awriqah. 

Al Mahdawiy, A. A.-‘Abbās A. bin ‘Ammār. 2008. Hijā’u Maṣāhif al-Amṣār (Ḥātim Ṣāliḥ al-Ḍāmin 
(ed.)). Damam: Dār Ibnu Jawzī. 

Ibnu al-Jazariy, A. al-K. M. bin M. al-D. (2000). al-Nasyr fī Qirā’āt al-‘Asyr. Beirut: Dār al-Kutub 
al-Ilmiyyah. 

Muḥaisin, M. S. (1989). Irsyād al-Ṭālibīn ilā Ḍabṭi al-Kitāb al-Mubīn. Kairo: Maktabah al-
Azhariah li al-Turāts. 

Qaddūriy, G. (1982). Rasm al-Muṣḥaf: Dirāsatun Lugawiyyatun Tārikhiyyatun. al-Lajnah al-
Waṭaniyyah. 

Qaddūriy, G. (2016). al-Muyassar fi Ilmi Rasm al-Musḥaf wa Ḍabtuhu. Jeddah: Markaz ad-Dirāsāt 
wa al-Ma’lūmāt al-Qur’aniyah. 

Shirshāl, A. bin A. bin M. (2000). Muqaddimah Mukhtaṣar al-Tabyīn li Hijā’I al-Tanzīl. al-
Madinah al-Munawwarah: Mujamma’ Malik Fahd li Ṭibā’ati al-Muṣḥaf. 

 

 

 
 
 
 
 


