# *TAFSĪR AL-JALĀLAIN* DAN BAHASA MADURA Lokalitas Kitab *Tarjamah Tafsīr al-Jalālain bi al-Lugah al-Madūriyyah* Karya Abdul Majid Tamim (1919-2000)

Tafsīr al-Jalalayn and Madurese Language: Locality of the Book of the Translation of Tafsīr Jalalayn in Madurese Language by Abdul Majid Tamim

### Ahmad Zaidanil Kamil

Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia zaidanil<sub>74</sub>@gmail.com

#### Abstrak

Artikel ini mengkaji unsur-unsur lokalitas yang termuat dalam terjemahan *Tafsīr* al-Jalālain bahasa Madura karya Abdul Majid Tamim. Dengan menggunakan teori hermeneutika Gadamer, kajian ini menemukan unsur-unsur lokalitas baik dari aspek penulisan, metode penerjemahan, ataupun kandungan yang diangkat. Dari segi penulisan, karya ini menggunakan bahasa Madura huruf pegon dan makna gandhul yang mencerminkan bahwa penulisnya adalah perawat tradisi pesantren. Metode terjemahannya memakai model tarjamah ḥarfiyyah dan juga tarjamah tafsīriyyah. Majid Tamim cukup responsif terhadap persoalan-persoalan sosial di sekitarnya. Di antara yang disinggung adalah budaya *carok*, pembayaran fidyah dengan beras, dan pentingnya mempertahankan tradisi pesantren. Unsurunsur lokalitas tersebut terbentuk akibat adanya dialog antara Majid Tamim dengan teks-teks keagamaan yang menjadi rujukannya di satu sisi, serta dialognya dengan warisan bahasa, sistem religi dan nilai-nilai sosial-budaya Madura yang melingkupinya di sisi yang lain. Terjemahan ini juga membuktikan adanya pengaruh jaringan ulama pesantren di Jawa-Madura yang terhubung dengan Timur Tengah.

#### Kata kunci

Lokalitas, *Tafsīr al-Jalālain*, Majid Tamim, Madura.

#### Abstract

This article studies local elements being exist in the Madurese translation of Qur'anic exegesis of Jalālayn by Abdul Majid Tamim. By using Gadamer's hermeneutics, this article argues the local elements in terms of its writing and translation styles as well as its contents are being used in this work. To be seen from its writing style, this work uses Madurese pegon and gandul meaning which reflects the author personality that the author was the keeper of the pesantren tradition. The method of his translation is both literal and interpretative translation. Majid Tamim seemed to be responsive to the social problems that happened in his surrounding. Some of the examples he tauched are the carok local tradition, the use of rice for the fidyah payment, and the importance of keeping the pesantren tradition. These local elements were formed as the result of Tamim's dialogues with the cultural, religious and linguistic background as his reference in one hand and his dialogue with the heritage of language, that of religious system and that of social and cultural of the Madurase where he lived on the other. This Qur'anic translation also proves the existence of the ulama of the pesantren in Java and Madura networks which is linked to the Middle East.

### Keywords

Locality, Tafsīr al-Jalālayn, Majid Tamim, Madura.

### ملخص

ناقش هذا البحث العناصر المحلية الموجودة في ترجمة تفسير الجلالين باللغة المادورية تأليف عبد المجيد (١٩١٩-٢٠٠٠). واستعانة بنظرية هرمينيطقا جادامر، عثر هذا البحث على أن ترجمة تفسير الجلالين باللغة المادورية مليئة بالعناصر المحلية، سواء كانت من جانب الكتابة أم منهج الترجمة أم المضمون. فمن جانب الكتابة، استخدمت هذه الترجمة أحرف عربية بيغون (أحرف عربية معدلة بزيادة عدة حروف لترمز إلى أصوات غير موجودة في اللسان العربي) و «معنى غندول» معدلة بزيادة عدة المتدلية المائلة تحت كل كلمة من كلمات الكتاب المترجم) بما يعكس أن كاتبه من المحافظين لتقاليد بساترين (المعهد الديني الداخلي). أما ترجمته فسلكت منهج الترجمة الحرفية والتفسيرية. هذا فضلا عن أن عبد المجيد تميم متفاعل مع القضايا والمشاكل الاجتماعية التي تحيط به. ومن بين تلك القضايا التي تعرض بها تميم في ترجمته هي تقاليد تشاروق (حل المشكلة بين الفئتين بالنزال واحد ضد واحد باستخدام المنجل)، والفدية بالرزّ، وأهمية المحافظة على تقاليد بسانترين. تشكلت تلك العناصر المحلية بسبب حوار تميم مع النصوص الدينية التي رجع إليها من جانب، وحواره مع التراث اللغوي والنظام الديني والقيم الاجتماعية والثقافية في مادورا التي تحيط به من جانب آخر. لم تزد ترجمة تفسير الجلالين باللغة المادورية ثراء في الأدبيات والنقاش حول الترجمة والتفسير في نوسانترا فقط، بل أثبتت أيضا وجود تأثير شبكة علماء بسانترين جاوا مادورا وارتباطهم بالشرق الأوسط في تطور العلوم الإسلامية في مادورا.

الكلمات المفتاحية:

محلية، تفسير الجلالين، عبد المجيد تميم، مادورا

#### Pendahuluan

Tradisi penulisan karya-karya keilmuan Islam di kawasan Nusantara, seperti sastra, fikih, hadis, tafsir, dan tasawuf berlangsung seiring dengan proses Islamisasi (Azra 2013: 205). Salah satu keunikan dari karya-karya keislaman tersebut antara lain adalah vernakularisasi. Menurut laporan A.H. Johns, vernakularisasi sudah dipraktikkan dan berkembang di hampir seluruh kawasan Nusantara serta menemukan momentumnya pada akhir abad ke-16. Hampir semua bidang keilmuan Islam telah divernakularisasi, termasuk tafsir Al-Qur'an (Johns 1988: 257).

Berbicara tentang tafsir Al-Qur'an, satu tafsir yang mendapat apresiasi dan antusias besar dari penduduk Nusantara adalah *Tafsīr al-Jalālain*. Mayoritas pesantren di Nusantara menggunakan *Tafsir al-Jalālain* sebagai sumber rujukan utama. Jika dirunut ke belakang, masyarakat muslim Nusantara mulai mengenal *Tafsīr al-Jalālain* kurang lebih sejak abad ke-16 (Baidan 2003: 38). Menjelang akhir abad ke-19 berlanjut hingga abad ke-20, tafsir ini masih populer dan menjadi bahan ajar di sejumlah pesantren ternama (Bruinessen 1999: 29, Yunus 1979: 45).

Selain dijadikan sebagai rujukan utama dalam pembelajaran tafsir Al-Qur'an, *Tafsīr al-Jalālain* juga tergolong karya tafsir yang paling sering dialih-bahasakan ke dalam bahasa lokal. Hingga saat ini, sudah banyak versi terjemahan yang berhasil ditemukan, baik dalam bahasa Melayu, Jawa, Sunda, ataupun bahasa Madura. Salah satu terjemahan *Tafsir al-Jalālain* yang muncul adalah *Tarjamah Tafsīr al-Jalālain bi al-Lugah al-Madūriyyah*, ditulis oleh Abdul Majid Tamim menggunakan bahasa Madura berhuruf *pegon*. Terjemahan ini tidak memuat seluruh penafsiran Al-Qur'an, tetapi hanya memuat surah al-Baqarah ayat 1-252. Kitab ini terdiri atas dua jilid dengan total 181 halaman. Jilid pertama halaman 1–86, sementara jilid kedua halaman 87–181.

Terjemahan ini menarik untuk didalami berdasarkan beberapa alasan. *Pertama*, penulisnya masuk dalam catatan Martin van Bruinessen sebagai tokoh yang berperan penting dalam proses penerjemahan kitab-kitab klasik-Arab ke dalam bahasa Madura (Bruinessen 1999: 134-144). Artinya, terjemahan *Tafsīr al-Jalālain* ini signifikan untuk menggambarkan bahwa jaringan dan mata rantai intelektual muslim Nusantara dengan ulama-ulama Timur Tengah telah berperan penting dalam penulisan karya-karya keilmuan Islam di wilayah Nusantara, termasuk di Madura (Bizawie 2016: 430).

Kedua, karya ini memiliki keunikan yang dapat dilihat dari dua sisi. *Pertama*, dari aspek bahasa, terjemahan ini menggunakan bahasa Madura. Pasalnya, dalam catatan Bruinessen, pada abad ke-19, pesantren-pesantren di Madura menggunakan karya-karya yang ditulis dengan bahasa Jawa

berhuruf pegon sebagai perantaranya (Bruinessen 1999: 134-144). Itu artinya, keberadaan karya Majid Tamim yang ditulis menggunakan bahasa Madura berhuruf pegon telah memberikan warna baru dalam kajian Al-Qur'an di tatar Madura. *Kedua*, dari sisi eksplorasi, Majid Tamim mencoba untuk tidak sekadar menerjemahkan *Tafsīr al-Jalālain*, lebih jauh, ia juga memberikan penafsiran pribadinya terhadap ayat Al-Qur'an dengan bersumber dari ayat Al-Qur'an, hadis Nabi, israiliyyat, pendapat sahabat dan tabi'in, serta pendapat-pendapat ulama. Dalam beberapa kesempatan, ia juga menjelaskan tentang perbedaan qiraat, munasabah, nasikh mansukh, ataupun asbāb an-nuzūl.

Ketiga, penelaahan terhadap karya-karya tafsir Al-Qur'an berbahasa Madura belum banyak dilakukan oleh para sarjana. Meski demikian, terdapat beberapa penelitian yang telah dilakukan, di antaranya, Ramdhani (2019) mengkaji Tapsèr Sorat Yaa-siin (Bhasa Madhura) karya Muhammad Irsyad. Begitu juga Kamil (2019) yang mengkaji tentang Tafsir al-Qur'anul Karim Nurul Huda karya Mudhar Tamim dengan fokus pada aspek metodologi dan kritik Mudhar Tamim terhadap beberapa tradisi sosial-keagamaan di Madura. Sementara kajian yang lebih spesifik mengkaji tentang Tafsīr al-Jalālain dalam Bahasa Madura adalah Ummi Hannik (2015) dengan fokus kajian model terjemahan yang digunakan dalam Tafsīr al-Jalālain Bahasa Madura karya Arifun. Berdasarkan penelitian sebelumnya, kajian tentang Tafsīr al-Jalālain dalam Bahasa Madura karya Majid Tamim ini termasuk penelitian baru dan penting dilakukan untuk melengkapi kajian seputar tafsir lokal di Madura.

Keempat, bahwa penggunaan bahasa Madura sebagaimana yang dilakukan oleh Majid Tamim secara tidak langsung akan membuka ruang lebar bagi masuknya pengaruh budaya Madura dan kearifannya ke dalam karyanya. Tidak heran, jika karya ini sarat dengan nuansa dan nilai-nilai kearifan lokal Madura.

Berangkat dari persoalan di atas, tulisan ini akan mendiskusikan aspekaspek kearifan lokal yang muncul dalam kegiatan penafsiran Al-Qur'an melalui proses menerjemahkan  $Tafs\bar{i}r$  al- $Jal\bar{a}lain$  ke dalam bahasa Madura. Dua bagian esensial yang akan disorot adalah aspek teknis penulisan dan konten-konten yang dibicarakan. Tidak hanya itu, tulisan ini lebih jauh akan mengungkap bagaimana dan seberapa jauh ruang sosial-budaya yang mengitari Majid Tamim ketika itu turut mewarnai terjemahan tersebut. Untuk mengungkap terbentuknya aspek lokalitas tersebut digunakan teori hermeneutika Gadamer tentang relasi antara horizon teks ( $Tarjamah Tafs\bar{i}r$  al- $Jal\bar{a}lain$ ), horizon pembaca (masyarakat Madura dengan budayanya) dan horizon pengarang (Majid Tamim).

# Tafsīr al-Jalālain di Nusantara: Catatan Sejarah

Harus diakui, bahwa *Tafsīr al-Jalālain* karya Jalāl ad-Dīn al-Maḥallī (w. 1459) dan Jalāl ad-Dīn as-Suyūṭī (w. 1505) memiliki tempat khusus di kalangan kaum muslimin. Banyak karya yang ditulis khusus terkait tafsir ini, baik yang berbentuk catatan singkat (*taʿālīq*) ataupun yang relatif detail dan luas (*hawāshī*). (aż-Żahabī t.th.: 27).

Tafsīr al-Jalālain juga telah memainkan peran penting dalam sejarah tradisi intelektual Islam di dunia Melayu-Indonesia. Tafsir ini mulai digunakan sebagai referensi kajian Al-Qur'an di Nusantara sejak era Walisongo di Kerajaan Demak, kerajaan Islam pertama di Jawa yang berkuasa pada akhir abad ke-15 hingga paruh kedua abad ke-16 (Yunus 1979: 218-220). Dengan mempertimbangkan bahwa karya-karya as-Suyūṭī, termasuk Tafsīr al-Jalālain telah menyebar luas di berbagai belahan dunia muslim pada awal tahun 1472, maka sangat logis jika Tafsīr al-Jalālain juga mulai dikenal di Nusantara beberapa tahun setelahnya. Hanya saja, argumentasi ini kurang meyakinkan karena hingga saat ini belum ada salinan naskah Tafsīr al-Jalālain yang ditemukan di Jawa pada abad ke-16 (Nurtawab 2018: 8).

Riddell (2001: 146) memberikan pandangan berbeda. Menurutnya, *Tafsir al-Jalālain* pertama kali dikenal dan digunakan sebagai referensi kajian Al-Qur'an di Nusantara pada abad ke-17. Ini dapat dibuktikan dengan digunakannya *Tafsīr al-Jalālain* sebagai sumber utama dalam penulisan tafsir *Tarjumān al-Mustafīd* (1675) oleh 'Abd ar-Ra'uf as-Sinkilī (w. 1693). Argumentasi ini semakin kuat dengan temuan naskah *Tafsīr al-Jalālain* yang tersimpan di Perpustakaan Nasional Indonesia di Jakarta bertanggal 11 Jumadil Akhir 1084 H (22 September 1673). Kemungkinan besar naskah ini dibawa dari Aceh sekaligus mengklarifikasi penggunaan *Tafsīr al-Jalālain* oleh 'Abd ar-Ra'uf as-Sinkilī dalam karyanya *Tarjumān al-Mustafīd* (Van Ronkel 1913: iv; Nurtawab 2018: 10). Menjelang akhir abad ke-19 berlanjut hingga abad ke-20, *Tafsīr al-Jalālain* masih populer dan menjadi bahan ajar di sejumlah pesantren di Nusantara.

Ada beberapa alasan mengapa *Tafsīr al-Jalālain* diterima dan diapresiasi secara baik di Nusantara. *Pertama, Tafsīr al-Jalālain* menggunakan bahasa yang ringkas, padat dan jelas, tentu sangat sesuai dengan selera serta tuntutan masyarakat muslim Nusantara yang baru mempelajari Al-Qur'an dan tafsirnya. Tafsir ini juga dilengkapi dengan *asbāb an-nuzūl* ataupun qiraat yang dapat memberikan pemahaman lebih sempurna atas penafsiran Al-Qur'an. Lain daripada itu, bahasa Arab yang digunakan *Tafsīr al-Jalālain* terbilang cukup familiar dengan bahasa Al-Qur'an, sehingga para santri tidak begitu sulit memahaminya. Ada dua keuntungan yang

bisa diperoleh, yaitu santri belajar bahasa Arab dan sekaligus belajar memahami Al-Qur'an. Alasan-alasan ini jugalah yang menyebabkan *Tafsūr al-Jalālain* diterima secara luas di belahan dunia Islam sejak pertama kali ditulis pada akhir abad ke-15 dan tetap eksis hingga saat ini (Baidan 2003: 53; Nurtawab 2018: 10; Riddell 1989: 119).

Kedua, kesesuaian ideologi. Sebagaimana diketahui, Jalāl ad-Dīn al-Maḥallī (w. 1459) dan Jalāl ad-Dīn as-Suyūṭī (w. 1505) adalah dua ulama yang memiliki pengaruh di kalangan Ahl as-Sunnah wa al-Jamā'ah dan mazhab Syāfi'ī. Di kawasan yang mayoritas berpaham Ahl as-Sunnah wa al-Jamā'ah dan bermazhab Syafi'i seperti Indonesia, sosok as-Suyūṭī dan al-Maḥallī tentu adalah idola. Bukan hanya Tafsīr al-Jalālain, karya-karya as-Suyūṭī yang lain seperti al-Asybah wa an-Nazair, Jam'u al-Jawāmi', Lubāb an-Nuqūl fi Asbāb an-Nuzūl, dan Syarḥ asy-Syāṭibiyyah juga dikenal luas. Seperti halnya Tafsīr al-Jalālain, karya-karya tersebut menjadi bahan ajar di beberapa pesantren. Begitu juga dengan karya al-Maḥallī seperti Syarḥ Jam'u al-Jawāmi', Syarḥ al-Minhāj, Syarḥ al-Waraqāt, dan sebagainya.

Para ulama Nusantara memberikan apresiasi yang tinggi terhadap *Tafsīr al-Jalālain* dengan menempatkan tafsir ini sebagai rujukan utama dalam karya-karya mereka, seperti *Tafsīr Tarjumān-Mustafīd* karya 'Abd ar-Ra'uf Sinkilī, *Tafsir al-Qur'ān al-'Azīm* karya Penghulu Tafsir Anom V, *Tafsiīr Faid ar-Raḥmān* karya Saleh Darat, *al-Ibrīz li Ma'rifah at-Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīz* karya Bisri Musṭafā, ataupun *Rauḍah al-Irfān* karya Ahmad Sanusi (Gusmian 2003: 186-189, Mustaqim 2018: 42).

Selain sebagai rujukan utama, *Tafsīr al-Jalālain* juga telah diterjemahkan ke dalam berbagai bahasa lokal. Ada beragam versi, mulai dari versi bahasa Melayu, Jawa, Sunda, dan bahasa Madura. Beberapa terjemahan *Tafsīr al*-Jalālain yang ditulis oleh ulama-ulama Nusantara di antaranya adalah: 1). Tarjumān al-Mustafīd karya 'Abd ar-Ra'uf Sinkilī yang ditulis menggunakan bahasa Melayu dan aksara Jawi pada abad ke-17; 2) Tarjamah Tafsīr al-Jalālain bi al-Lugah al-Jāwiyyah karya Muhammad Sa'īd ibn 'Abd an-Nāfi' Sīḥāmī. Kitab ini ditulis menggunakan bahasa Jawa dengan aksara pegon, diterbitkan di Surabaya oleh Maktabah Muḥammad ibn Aḥmad Nabhān wa awlādihi—tidak diketahui tahun terbitnya (Midori 2010: 37); 3) Tafsir Jalalen Basa Jawi Alus Huruf Arab yang ditulis oleh Kiai Bagus Arafah (Johns 2006: 508); 4) Tarjamah Tafsīr al-Qur'ān al-'Āzīm li Jalāl ad-Dīn as-Suyūṭī wa Jalāl ad-Dīn al-Maḥallī karya K.H. Ahmad Makki, ditulis menggunakan bahasa Sunda pada 1989 (Rohmana 2017: 71 ); 5) Sa'ādah ad-Dārayn fī Tarjamah Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm li Jalāl ad-Dīn as-Suyūṭī wa Jalāl ad-Dīn al-Maḥallī karya Muhammad Abdullah ibn al-Hasan, ditulis menggunakan bahasa Sunda pada 2000 (Rohmana 2013: 206); 6) Tafsīr Nibrās al-Muslimīn karya Misbah Mustafa yang merupakan terjemahan dan uraian Kiai Misbah atas Tafsīr al-Jalālain, ditulis dengan bahasa Jawa aksara pegon (Gusmian 2016: 122); 7) Tarjamah Tafsīr al-Jalālain bi al-Lugah al-Madūriyyah karya Majid Tamim, ditulis menggunakan bahasa Madura aksara pegon, diterbitkan oleh Maktabah asy-Syaikh Sālim ibn Sa'd Nabhān pada 1989 atau 1990 M; 8) Tarjamah Tafsīr al-Jalālain li Tashīl al-Fikr karya Muhammad Arifun dari Bangkalan Madura, ditulis menggunakan bahasa Madura aksara pegon. Diterbitkan pertama kali pada 1996 oleh Percetakan Mutiara Ilmu.

Beberapa karya-karya terjemahan di atas menjadi bukti keistimewaan *Tafsīr al-Jalālain* bagi muslim Nusantara. Keberadaan karya-karya ini sekaligus membenarkan pendapat van Bruinessen bahwa salah satu karakteristik tulisan-tulisan dalam tradisi ulama pesantren Nusantara adalah memberikan komentar (*syarḥ*), atau komentar terhadap komentar (*ḥāsyiyyah*) atas teks-teks keagamaan yang lebih tua.

# Biografi Majid Tamim



Gambar 1: Abdul Majid Tamim bersama istri (Ny. Salman Nuraniyah)

Majid Tamim lahir pada 22 Juni 1919 di Desa Barurambat Kota, di Jl. Masegit (selatan Masjid Jami' Asy-Syuhada'), Kecamatan Pamekasan, Kabupaten Pamekasan. Tokoh ini memiliki nama lengkap Raden Abdul Majid Tamim

bin Raden Haji Moh. Tamim.¹ Majid Tamim adalah putra ketiga dari lima bersaudara, yaitu Hj. R.A. Hasmah Tamim (putri pertama), R.A. Rohemah Tamim (putri kedua), R.A. Hapsah Tamim (putri keempat), dan R. Ach. Syarkawi Tamim (putra kelima). Ibunya bernama R. Ayu Maymunah. Majid Tamim juga memiliki saudara dari pernikahan kedua ayahnya dengan R. Ayu Tayyibah, yaitu R.A. Mahwiyah, R. Ach. Mudhar Tamim, R.A. Kiptiyah, R.A. Hafiya, R.A. Nurani, dan R. Ach. Ya'kub Tamim.

Sang ayah, Moh Tamim adalah figur penting di Nahdlatul Ulama Pamekasan. Ia pernah ditunjuk sebagai Dewan Pembina Masjid Jami' asy-Syuhada' Pamekasan.² Sementara kakek buyutnya, K.H.R. Isma'il adalah tokoh terkemuka dan pernah menjadi ketua penghulu di Pamekasan. Istrinya bernama R. Ayu Rembang, puteri dari R. Demang Wironegoro (Jaksa Pamekasan) keturunan ketiga dari R. Tumenggung Wiromenggolo yang lebih dikenal dengan nama Pangeran Purwonegoro (Raja Sumenep).

Majid Tamim memiliki garis silsilah sampai kepada Raden Paku Prabu Satmata (Sunan Giri) dari jalur Pangeran Kulon 1, Pangeran Wiryadi, R.K.H. Zainal Abidin (Sunan Cendana), R. Adipati Pratamanggala I, R. Adipati Pratamanggala II, K.H.R. Tepi Salasi, K.H.R. Abdul Adzim, Kyai Raden Sukandar, Kyai Raden Aziruddin, K.R. Anwar Ya'kub, K.H.R. Ibrahim (Penghuu Negeri Pamekasan), K.H.R. Isma'il, K.H.R. Abdul Latif, dan K.H.R. Moh Tamim (ayah Majid Tamim).

Silsilah ini menjelaskan bahwa keluarga besar Majid Tamim tergolong keluarga priayi dan bangsawan. Hal tersebut memberikan gambaran bagaimana Majid Tamim lahir dan tumbuh di lingkungan keislaman yang kokoh dan kuat. Ditambah lagi, dalam urutan silsilah itu ada nama Raden Paku Prabu Satmata (Sunan Giri), salah satu Walisongo yang berperan penting dalam proses islamisasi di Madura (Abdurrahman 1971: 16).

Tidak ada keterangan yang cukup untuk menjelaskan bagaimana Majid Tamim meniti karir keilmuannya. Menurut keterangan dari beberapa putra dan kerabatnya, Madjid Tamim pernah menimba ilmu di Tebuireng Jombang yang pada waktu itu dipimpin langsung oleh K.H. Hasyim Asyʻari, sekitar tahun 1930 sampai awal tahun 1940.³ Hal ini sepertinya tidak begitu mengherankan. Sebab, kakaknya, yakni Mudhar Tamim juga tercatat pernah nyantri di Tebuireng dan menuntaskan studinya sampai dengan kelas 6 salafiah pada tahun 1938 (Kamil 2019: 258). Berdasarkan fakta ini terihat secara jelas bahwa ayahnya merupakan sosok yang sangat mengagumi K.H.

<sup>1</sup> Wawancara Maksum, putra ketiga dari Raden Abdul Majid Tamim, Jember, 15 April 2018.

<sup>2</sup> Wawancara Abd. Mukti, sepupu Majid Tamim sekaligus Ketua Takmir Masjid Jami' Asy-Syuhada' Pamekasan, Kantor Ta'mir Masjid Jami' asy-Syuhada' Pamekasan, Rabu, 29 November 2016.

<sup>3</sup> Wawancara K.H. Baidhawi, juru tulis Majid Tamim sejak tahun 1978, Sabtu 13 Mei 2017.

Hasyim 'Asy'ari. Di Pesantren Tebuireng, Majid Tamim memperdalam ilmu fikih, hadis, tafsir, dan lain-lain.

Selama di pesantren, Majid Tamim menjaga dengan baik disiplin yang ditanamkan ayahnya sejak kecil. Berkat didikan tersebut, ia tampil sebagai santri yang ulet, tekun, dan taat aturan. Kecerdasan dan kepakarannya diakui oleh K.H. Baidhawi, sahabat karib yang juga juru tulis Majid Tamim ketika di Pamekasan.<sup>4</sup>

Selepas *nyantri* di Tebuireng, Majid Tamim mulai mengasah kemampuan dan produktivitasnya dalam menulis. Ia termasuk salah satu tokoh yang memiliki jasa besar bagi perkembangan dunia pendidikan keagamaan di Madura. Sejumlah kitab berbahasa Arab telah ia terjemahkan ke dalam bahasa Madura. Sampai sekarang, karya-karyanya banyak digunakan hampir di seluruh pesantren di Madura. Tidak mengherankan jika namanya masuk catatan Martin van Bruinessen (1999: 134-144) dalam bukunya, *Kitab Kuning: Books and Arabic Script Used in Pesantren Milieu* sebagai tokoh yang berperan penting dalam proses penerjemahan kitab-kitab klasik-Arab ke dalam bahasa Madura.

Ketika usia dewasa, Majid Tamim pindah ke Jember, tepatnya di Jl. Gajah Mada XIX No. 141 Kecamatan Kaliwates. Ia kemudian menikah dengan Ny. Salman Nuraniyyah, Ketua Muslimat NU di daerah Condro, Kecamatan Kaliwates. Majid Tamim dan Ny. Salman Nuraniyah dikaruniai 4 orang putra, R. Muhammad Mahfud, R. Masykur, R. Muhammad Maksum dan R. Al-Ghazi.<sup>5</sup>

Jalan dakwah Majid Tamim tidak saja melalui tulisan. Ia juga sering mengisi ceramah dan pengajian di sekitaran Jember atau Madura. Terkadang, Majid Tamim diundang ke acara-acara pengajian yang diadakan dan dihadiri oleh para habaib, utamanya di Pamekasan. Walaupun bertempat tinggal di Jember, Majid Tamim sebulan sekali menyempatkan diri untuk berkunjung ke Pamekasan untuk mengobati rindu pada sanak keluarga dan berdakwah dengan menggelar pengajian, atau menghabiskan waktunya untuk menulis.<sup>6</sup>

Di usianya yang tidak muda lagi, setelah lelah menulis kitab, Majid Tamim mengisi waktu-waktu luang dan istirahatnya dengan mendengarkan radio berita atau musikal *tembang-tembang*. Satu kebiasaan yang mungkin cukup aneh untuk sekelas Majid Tamim adalah bermain *game bot*. Sebagaimana dipaparkan Maksum (anak ketiga Majid Tamim) bahwa ayahnya memang sedikit *nyeleneh*, bermain *game bot* layaknya anak

<sup>4</sup> Wawancara K.H. Baidhawi, juru tulis Majid Tamim, Sabtu 13 Mei 2017.

<sup>5</sup> Wawancara Maksum, putra ketiga R. Abdul Majid Tamim, Jember, 15 April 2018.

<sup>6</sup> Wawancara Nurul, istri Maksum, putra ketiga R. Abdul Majid Tamim, Jember, 16 April 2018.

kecil. Tetapi, itulah sisi lain dari sosok Majid Tamim, pemikir dan penulis legendaris asal Pamekasan.

Majid Tamim wafat 8 Desember 2000, dikebumikan di kompleks pemakaman Condro, Kecamatan Kaliwates, Jember. Masyarakat sekitar merasa kehilangan sosok panutan yang santun ini.<sup>7</sup>

# Karya-karya Majid Tamim

Sebagian besar karya Majid Tamim ditulis dengan bahasa Madura beraksara *pegon*. Karya-karya itu mencakup berbagai disiplin ilmu, yaitu gramatikal bahasa, fiqih, tafsir, hadis, dan tasawuf. Beberapa adalah karya pribadi, dan sebagian lainnya merupakan terjemahan.

Selain karena inisiatif pribadi, penulisan karya-karayanya juga dalam rangka memenuhi permintaan dan pesanan dari para kolega, teman dekat atau lembaga-lembaga pesantren dan masyarakat di lingkunganya. Sebut saja kitab *Miftāḥ al-I'lm wa al-Adāb*, salah satu kitab yang ditulis karena pesanan seseorang (Tamim 1978: 2).

Berikut beberapa karya Majid Tamim yang penulis temukan dari berbagai referensi dan toko-toko kitab. Di bidang tafsir, ia menulis Tarjamah Tafsīr al-Jalālain bi al-Lugah al-Madūriyyah, Tafsir Alam Nasyrah al-Karim, Tafsir Surah al-Ikhlas, al-Mar'ah aṣ-Ṣāliḥah dan Risālah al-Maḥūḍ Mādūrā. Dalam disiplin hadis, tulisan-tulisan Majid Tamim pada umumnya berupa terjemahan dari kitab-kitab hadis masyhur yang biasa digunakan di lingkungan pesantren sebagai bahan ajar, seperti Lubāb al-Ḥadīs, Mi'ah al-Ḥadīs asy-Syarīf dan al-Aḥādīs an-Nabawiyyah.

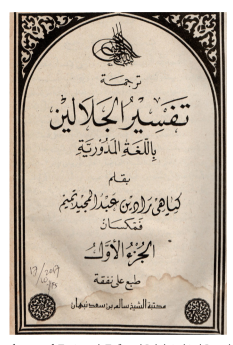
Dalam bidang akidah, Majid Tamim menerjemahkan kitab-kitab yang menjadi identitas akidah di lingkunga pesantren, seperti *Tarjamah Durūs al-'Aqāid ad-Dīnīyyah*, *Al-Jawāhir al-Kalāmiyyah fī Īḍāḥ 'Aqīdah al-Islāmiyyah* (1988), *Matan al-Jauharah fī 'Ilm at-Tawḥīd karya Imam Ibrāhīm al-Bājūrī* (1984). Sementara dalam bidang fikih menulis *Fatḥ al-Qarīb 'ala matn al-Gāyah wa at-Taqrīb (t.th.)*, *Al-Mabādi' al-Fiqhiyyah 'alā Mażhab al-Imām asy-Syāfi'ī* (1986), *Safīnah an-Najā Madura fī Uṣūl ad-Dīn wa al-Fiqh*, dan *Sullam at-Tawfīq Madura (t.th.*).

# Tarjamah Tafsīr al-Jalālain bi al-Lugah al-Madūriyyah

### 1. Seputar Kitab

Dalam kata pengantarnya, Majid Tamim (1990: 2) menyampaikan bahwa penulisan terjemah *Tafsīr al-Jalālain* ini tidak lain merupakan ungkapan rasa khidmatnya atas Al-Qur'an, memperluas dan mengokohkan keyakinan umat Islam terhadap ajaran agamanya. Ia sangat berharap, tulisannya ini dapat memberikan manfaat dan kebaikan untuk dirinya secara pribadi,

keluarga dan seluruh pembaca yang budiman. Tidak ada petunjuk tanggal penulisan dalam kitabnya. Hanya ada keterangan bahwa kitab ini selesai ditulis untuk naik cetak pada tahun 1410 H (1989-1990), diterbitkan oleh Maktabah asy-Syaikh Sālim ibn Sa'd b. Nabhān, Surabaya.



Gambar 2: Bentuk sampul Tarjamah Tafsīr al-Jalālain bi al-Lugah al-Madūriyyah

Majid Tamim juga tidak menjelaskan alasan mengapa ia memilih *Tafsīr al-Jalālain*. Namun, jika melihat karya-karyanya yang lain, besar kemungkinan alasannya adalah popularitas *Tafsīr al-Jalālain* di pesantrenpesantren Madura. Hal ini mengacu kepada kata pengantar Majid Tamim ketika menerjemahkan karya as-Suyūṭī yang lain, yaitu kitab *Lubāb al-Ḥadīš*. Menurutnya, kitab tersebut dipilih karena sering digunakan sebagai bahan ajar di pesantren-pesantren dan madrasah (Tamim 1989: 2).

Terjemahan *Tafsīr al-Jalālain* karya Majid Tamim yang penulis temukan tidak memuat seluruh penafsiran Al-Qur'an sebagaimana *Tafsīr al-Jalālain* aslinya, tetapi hanya memuat surah al-Baqarah ayat 1-252. Kitab ini berjumlah dua jilid dengan total 181 halaman. Jilid pertama halaman 1–86, dan jilid kedua halaman 87–181.

Ada indikasi bahwa karya ini masih ada kelanjutannya. Asumsi ini didasarkan pada tulisan Majid Tamim di akhir halaman setiap jilid. Pada akhir jilid pertama misalnya, ia tulis تم الجزء الأول ويليه الجزء الثانى إن شاء الله

(telah selesai juz pertama dan akan dilanjutkan juz kedua insya Allah). Begitu juga di akhir jilid 2, ia juga menulis تم الجزء الثاني ويليه الجزء الثالث إن شاء (telah selesai juz kedua dan akan dilanjutkan juz ketiga insya Allah).

Terjemahan *Tafsīr al-Jalālain* ini ditulis menggunakan bahasa Madura aksara pegon. Bahasa Madura yang digunakan adalah bahasa Madura dialek Pamekasan. Hal ini mengacu kepada kata-kata yang lumrah menjadi khas dari masing-masing daerah di Madura. Perbedaan mendasar yang dapat dikenali dari dialek bahasa Madura Pamekasan adalah dipakainya kata *ta'* yang berarti tidak dan *ba'na* atau *be'en* yang berarti kamu. Ini berbeda dengan dialek Bangkalan ataupun Sampang yang menggunakan kata *lo'* untuk menunjukkan tidak dan *kakeh* untuk menunjukkan kamu (Effendy 2011: 67). Dalam karyanya, Majid Tamim (1990: 10) secara konsisten menggunakan kata *ta'* untuk makna tidak, dan *ba'na* untuk menunjukkan kamu.



Gambar 3: Awal Surah al-Bagarah/2

Majid Tamim memulai karyanya dengan penjelasan tentang *Tafsīr al-Jalālain*. Menurutnya, tafsir ini ditulis oleh dua orang yang sangat agung dan memiliki nama depan yang sama, yaitu Jalāl ad-Dīn al-Maḥallī (w. 1459) dan Jalāl ad-Dīn as-Suyūṭī (w. 1505). Itulah sebabnya tafsir ini dikenal dengan *Tafsīr al-Jalālain* yang berarti dua Jalāl. Surah al-Baqarah/2 hingga

akhir surah al-Isrā'/17 ditulis oleh as-Suyūṭī. Sementara dari surah al-Kahf/18 hingga surah an-Nās/114 serta surah al-Fātiḥah/1 ditulis oleh Jalāl ad-Dīn al-Maḥallī (w. 1459).

Sistematika penyajiannya ditempuh dengan tiga cara. *Pertama,* teks *Tafsīr al-Jalālain* ditulis di bagian atas. *Kedua,* terjemahan harfiah model gandul diletakkan tepat di bawah teks *Tafsīr al-Jalālain* dengan posisi miring. *Ketiga,* keterangan atau penafsiran pribadi Majid Tamim ditempatkan pada bagian paling bawah dengan dibatasi garis pemisah. Keterangan-keterangan tersebut diambil Majid Tamim dari tafsir-tafsir lain, seperti *at-Tafsīr al-Munīr* karya an-Nawawī, *Tafsir Sāwī,* tafsir-tafsir lain serta keterangan dari *Tafsīr al-Jalālain* sendiri (Tamim 1990: 4).

Meminjam istilah Azra (2009: 436-441), model penerjemahan yang dilakukan Majid Tamim dapat disebut sebagai terjemahan antarbaris yang mulai digunakan sejak abad ke-16. Umumnya, proses terjemahan antarbaris semacam ini melalui dua aktivitas. *Pertama*, menerjemahkan teks Arab yang bersifat harfiah. *Kedua*, menuliskan komentar atau tafsir singkat atas pembahasan teks di halaman yang sama. Model terjemahan antarbaris ini merupakan ciri khas yang melekat pada tradisi pembelajaran di pesantren.

### 2. Metode Penerjemahan

Secara umum, para ulama membagi metode terjemahan menjadi dua. *Pertama, tarjamah ḥarfiyyah,* suatu proses menerjemahkan Al-Qur'an ke dalam bahasa selain bahasa Arab terkait dengan lafal, kosa kata, dan susunannya mengikuti bahasa aslinya (aṣ-Ṣābūnī 1985: 2010). *Kedua, tarjamah tafsīriyyah,* yakni penerjemahan yang fokus pada pengalihan makna dari bahasa asli ke bahasa lain tanpa terikat dengan redaksional tata bahasa (az-Zarqānī 2001: 95).

Mengacu pada kategori ini, Majid Tamim tampak menerapkan kedua model terjemahan secara proporsional. Terjemahan model pertama digunakan ketika menerjemahkan ayat-ayat Al-Qur'an dan teks *Tafsūr al-Jalālain*. Ia menuliskan terjemahan kata per kata disertai keterangan kedudukan masing-masing kata tersebut dalam gramatikal bahasa Arab dengan mengadaptasi pola pemaknaan *gandhul*. Sementara bentuk terjemahan model kedua digunakan ketika ia memberikan komentar berupa penjelasan yang diletakkan pada bagian bawah garis pembatas.

Sebetulnya, Majid Tamim tidak saja menerjemahkan *Tafsīr al-Jalālain*. Ada semacam upaya kreatif-inovatifnya untuk menjelaskan ulang keterbatasan keterangan-keterangan dari *Tafsīr al-Jalālain*. Dengan begitu, para pembaca bisa mengunduh wawasan-wawasan baru yang semula tidak tersuguhkan dalam kitab aslinya. Boleh jadi, pada beberapa titik,

Majid Tamim melepaskan intervensi *Tafsīr al-Jalālain* dan secara mandirisubyektif memberikan penafsiran-penafsiran langsung terhadap ayat-ayat Al-Qur'an.

Penjelasan terhadap ayat Al-Qur'an cukup panjang dengan bersumber dari ayat Al-Qur'an, hadis Nabi, israiliyyat, pendapat sahabat dan tabiin, serta ulama. Ia juga menjelaskan tentang perbedaan *qiraat, munasābah, nāsikh-mansūkh*, ataupun *asbāb an-nuzūl*.

Barangkali Majid Tamim menyadari bahwa terjemahan harfiyyah atas Tafsīr al-Jalālain saja tidak cukup untuk mengatasi dan mengentaskan problem-problem kehidupan masyarakat yang kian kompleks. Tetapi, pada saat yang sama, ia juga enggan melangkahi tradisi para pendahulunya yang menempatkan Tafsīr al-Jalālain sebagai rujukan utama. Maka, jalan keluarnya mau tidak mau adalah dengan menerapkan dua model terjemahan secara bersamaan.

Perhatikan contoh berikut:

### Teks Tafsīr al-Jalālain

الم (اللهُ أَعْلَم بِمُرَادِهِ بِذَلِكَ) ذَلِك (أَيْ هَذَا) الْكِتَاب (الَّذِي يَقْرَؤُهُ مُحَمَّد) لَا رَيْب (لَا شَكَّ) فِيه (أَنَّهُ مِنْ عِنْد اللهِ وَجُمْلَة النَّفْي خَبَر مُبْتَدَوُّهُ ذَلِك وَالْإِشَارَة بِهِ لِلتَّعْظِيمِ (لَا شَكَّ) فِيه (أَنَّهُ مِنْ عِنْد اللهِ وَجُمْلَة النَّفْي خَبَر مُبْتَدَوُّهُ ذَلِك وَالْإِشَارَة بِهِ لِلتَّعْظِيمِ هُدًى (خَبَر ثَانٍ أَيْ هَادٍ) لِلْمُتَّقِينَ (الصَّائِرِينَ إلَى التَّقْوَى بِامْتِثَالِ الْأَوَامِر وَاجْتِنَاب النَّوَاهِي لِاتِّقَائِهِمْ بِذَلِكَ النَّار)

# Terjemahan Lafziyyah

(الم) دِنيْغُ كُسْنِيْهُ الله قَنِيْكَا لَغْكُوغُ غَكَالِيْ كَلاَبَنْ كَرْسَانَ الله كَلاَبَنْ كَفَنِكَا الم (دِنِيْغُ اَرِيَهُ) تَكِسَهُ اَرِيْهُ (الكتاب) سِيْ مَائُوسْ دَاءُ الْكِتَابْ فَسِيْرَا نَبِيْ مُحَمدُ (اَرِيَهُ تَدَاءُ كَمَغْمَاغَانُ) تَكِسَهُ مَغْمَاغُ (دَالمُ الْكِتَابُ) سَأَوْغُكُونَه الْكِتَابْ فَنِيْكَا دَرِيْ اَجُوْنَنَهُ كُسْنِيْهِ الله \_ دِنِيْغُ جُمْلَانَا نَفِي فَنِيْكَا دَدِّيْ خَبَرْ دِنِيْغُ مُبْتَدَأْنَه خَبَرْ فَنِيْكَا كَلِمَة ذَلِكَ, دِنِيْغُ اسِمْ اِشَارَة كَلَابَنْ ذَلِكَ فَنِيْكَ كَرَانَهُ غَكُوْغَاكِيْ (اَرِيَهُ فِتُودُوْ) فَنِيْكَا خَبَرْثَانِ اَرْتِيْنَه نُودُو آكِي (دَاءُ أَوْرِيْعْ اللهُ كَرَانَهُ عَرَانَهُ عَرَانَهُ عَرُورِيْع سِي فَذَا دَدِّى ذَا تُورْ اَجَائُوى بَنْيَاءُ -سِي فَذَا دَدِّى ذَا هُ تَقُوى الله كَلابَنْ غَلَاكُونِيْهِ بَنْيَاءُ -بَنْيَاءُ فَرِنْتَا تُورْ اَجَائُوى بَنْيَاءُ -بَنْيَاءُ لَرَاغَنْ كَرَانَهُ فَرِكُسَانَ اُورِيْعْ -اُورِيْعْ كَلَابَنْ كَوَلَابَلْ كَوْرَانَهُ فَرَكُوانِيْه بَنْيَاءُ -بَنْيَاءُ فَرِنْتَا تُورْ اَجَائُوى الله بَاءُ نَرَاكَا.

# Terjemah Tafsiriyyah (Komentar Majid Tamim)

آلم ددِّى فَمُوْكَاءْ سُوْرَة البَقَرَة فَنِيْكَا تُوْرْ جُاعِى سُورَةْ - سُوْرَة العِمْرَان, العَنْكَبُوْت, الرُّوم, لُقْمَان, السَّجَدة. بَنْ اء فُولِي حُرُفْ حُرُف حُرُف مِحْمْ فَنِيْكَا سِى دَدِّى فَمُوْكَاءْنَه فَنْ سَفُوْنَفَنْ سُورَة اكَدِى يس, طه, كهيعص, سَو لَاثِيْنَهْ عُمُوْمَا فَرَا مُفَسِّرُوْن مَسْرَأَى سَفُوْنَفَنْ سُورَة اكَدِى يس, طه, كهيعص, سَو لَاثِيْنَهْ كُلِمَةْ فِنِيْكًا. فَسْ ابُوْ (ذَلِك فَرْتِيَانْ كَا الله, سَبَبْ چوْمَا اسْتِيْه الله سِي الى اَرْتِيْنَهُ كَلِمَةْ فِنِيْهُ كَفُوْتُوْسَن جَاءْ الْكَثِبَابِ لَا رَيْب فِيهِ), لَمُوْنُ اُورِيْ لَوْنَأَى فَكِيْرَانْ عَادِلْ تَنْتُوهُ مَيْثِيْه كَفُوتُوْسَن جَاءْ اللهُ وَلَيْنَا لَرُسْ لَرسْ فِرْمَانَ الله, كَرَانَهْ تَاءْ مَنُوسَه سَرَ مَخْلُوق لائِنَّهُ سِى اللهُولُونَ اللهُولُونَ الْقُرْأَن. دَالَمْ سُورَة الإسْرَاء اللهُ الله اَوْرُعَان: قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْحِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا. البُولِى مُحَمَّد ! سَأُوونَه اللهُونَ لَا يَثُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا. البُولِى مُحَمَّد ! سَأُوونَه اللهُونَ مَنُوسَه بَنْ جِنْ اكُوْمُفُولْ كَأَوْى را اكنط سي يروفنيه القرأن, مك منوسه لَمُونَ مَنُوسَه بَنْ جِنْ اكُوْمُفُولْ كَأَوْى را اكنط سي يروفنيه القرأن, مك منوسه بن جن تاء بكل مُفو اابي سي سروفه القرأن, سناجن سباين ابنتوه كاستوا

# Terjemahan:

Alif Lam Mim menjadi pembuka surah al-Baqarah dan juga menjadi pembuka surah 'Āli-Imrān, al-'Ankabūt, ar-Rūm, Luqmān, as-Sajdah. Banyak huruf-huruf seperti ini yang menjadi pembuka surah seperti لمرابق والمرابق والمراب

# Lokalitas Tarjamah Tafsīr al-Jalālain bi al-Lugah al-Madūriyyah

Dalam kegiatan penafsiran, penafsir tidak dapat dilepaskan dari tradisi, kultur, serta realitas kehidupan yang mengitarinya. Kondisi dan situasi ini selalu mempengaruhi pemahaman penafsir terhadap teks (Syamsuddin 2009: 78-79; Gadamer 2004: 300). Di sinilah letak keunikan aksentuatif sebuah karya; ia mampu melukiskan dinamika kehidupan dan peradaban

dalam suatu regional komunitas dan kurun waktu tertentu.

Tidak terkecuali dengan *Tarjamah Tafsīr al-Jalālain bi al-Lugah al-Madūriyyah*, suatu karya yang ditulis di tengah-tengah etnis Madura dengan segala budayanya. Di bawah ini, akan digambarkan beberapa contoh lokalitas yang terdapat dalam terjemahan *Tafsīr al-Jalālain* tersebut.

### 1. Lokalitas Penampilan

### a. 🛮 Makna Gandhul dan Aksara Pegon: Peneguhan Identitas Pesantren

Bahasa dan aksara adalah dua bagian penting dalam sebuah karya tafsir. Sebagai media dan sarana untuk menyampaikan pesan, penggunaan bahasa dan aksara mencerminkan "kepentingan" tersendiri dari sang penulis. Sebab, pemilihannya erat kaitannya dengan unsur-unsur kebudayaan, tradisi, dan seluk beluk sosial di mana penulis itu menyejarah (Gusmian 2015: 224-225).

Meminjam analisis van Bruinessen, garis "terang" yang memisahkan antara muslim kelompok tradisionalis dan modernis adalah penggunaan aksara. Kelompok tradisionalis masih setia dengan aksara Arab, sementara kelompok modernis lebih modern dengan menggunakan aksara Latin. Demikian juga dengan rujukan kitab yang dibaca. Kelompok muslim tradisionalis menggunakan "kitab kuning" yang lumrah ditulis dengan huruf *pegon*, sementara kelompok Islam modernis lebih tertarik memakai buku "putih" berupa buku keagamaan berbahasa Indonesia (Bruinessen 1999: 132).

Barangkali, itulah sebabnya mayoritas kitab yang berada di daerah Jawa ditulis menggunakan bahasa Arab atau bahasa Jawa dengan huruf pegon. Selain itu, dalam tradisi penerjemahan kitab-kitab berbahasa Arab ke dalam bahasa Jawa dikenal dengan teknik terjemahan gantung—atau dalam istilah pesantren disebut makna gandhul. Disebut makna gandhul karena penulisan terjemahan menggantung miring di bawah baris teks utama.

Pemaknaan gandhul biasanya dilengkapi kode-kode khusus untuk menunjukkan suatu kata menduduki struktur sintaksis tertentu. Seperti istilah utawi untuk menunjukkan kedudukan kata sebagai mubtada', iku sebagai khabar, kang sebagai na't, sopo sebagai fa'il dan lain sebagainya. Dengan memanfaatkan makna gandul ini, pembaca sangat mungkin mengetahui secara persis arti dari setiap kata dalam ayat-ayat Al-Qur'an bersama kedudukannya.

Menjadi seseorang yang mewarisi keilmuan pesantren serta dibesarkan dalam ruang sosial budaya Madura, sudah barang tentu Majid Tamim juga menerapkan model terjemahan ala *makna gandhul*. Perhatikan contoh berikut:

(الم (الله « دِنِيْغُ كُسْنَيْه الله» أَغْلَم «فَنِيْكَا لَغْكُوْغُ غَكَالِي «بِمُرَادِه» كَلاَبَنْ كَرْسَانَ الله « بِذَلِكَ « كَلاَبَنْ كَوْسَانَ الله « إِذَلِكَ « كَلاَبَنْ كَوْنَا الم « )ذَلِك ( « دِنِيْغُ أَرِيَه » أَيْ هَذَ ا «تَكِسَّهُ أَرِيَه» ) الْكِتَاب ( « الكِتَاب « الَّذِي يَقْرُوُهُ مُحَمَّد » سِي مَاثُوسْ بِهَاعُ الكِتَاب » مُحَمَّد «فَسِيْرَا نَبِي مُحَمَّد « ) لَا رَيْب ( « الله تَبَاءُ كَمَغْمَا غَانْ » لَا شَكَ « تَكِسَّه مَغْمَا غُ » ) فِيهِ ( « دَالَمْ الكِتَاب » أَنَهُ « سَأُو غُكُونَه الله عَنَا الله عَنَا الله عَنْهُ الله عَنْهُ الله » وَجُمْلَة النَّفْي « دِنِيْغُ جُمْلَانَا نَفِي الكِتَاب « مِنْ « فَنِيْكَا بَرِي » عِنْد الله اَجُوْنَنَهُ كُسْنَيْه الله » وَجُمْلَة النَّفْي « دِنِيْغُ جُمْلَانَا نَفِي « خَبَر » فُنَيْكًا دَرِي خَبَر » مُبْتَدَوُهُ هُ ذَلِك « دِنِيْغُ مُبْتَدَأَنَه خَبَرْ فَنِيْكَا كَلِمَةٌ ذَلِكَ « وَالْإِشَارَة بِهِ لِلله الله عَبْرُ فَنِيْكَا كِلَمَةُ ذَلِك « وَالْإِشَارَة بِهِ لِلله عَبْرُ فَنِيكًا عَبْرُ ثَالِكَ فَيْقُكُونَه كَرَانَه غَيْكِي « ) هُدًى ( « اَلِيَهُ فَتُودُي » خَبَر لَابَيْكَا خَبُرُ ثَانِ » فَيْكًا خَبُرُ ثَانِ » فَيْكَا خَبُرُ ثَانَ » أَيْ هَادٍ » اَرْتِيْنَه لُودُواكِي « ) الْمُتَقِينَ ( « ذَاءُ أُورِيعُ - أُورِيعُ - أُورِيعُ الله عَادٍ » اَلْهُمُتَقِينَ ( « ذَاءُ أُورِيعُ - أُورِيعُ - أُورِيعُ تَقُوى » خَبَر الله فَيْكَا كُولُونَ الله عَنْهُ عَلَيْكَ الله عَنْهُ الله عَلَامَ الله المُنْقِينَ ( « ذَاءُ أُورِيعُ - أُورِيعُ تَقُوى » خَبَر

Kata yang digarisbawahi dalam kutipan di atas adalah terjemahan leksikal yang menunjukkan bahwa kata tersebut menduduki struktur sintaksis tertentu. Misalnya, kata dining ariya menunjukkan kata  $\dot{z}\bar{a}lika$  menjadi khabar. Kata pasera Nabi Muhammad menunjukkan kata Muhammad sebagai fa'il. Kata ariya tadek kamangmangan menunjukkan kata  $l\bar{a}$  rayba berkedudukan sebagai khabar, dan seterusnya.

Terjemahan yang diberikan Majid Tamim merupakan saduran dari kode-kode dalam *makna gandhul*. Kode-kode itu sendiri mengikuti struktur bahasa Arab. Penerjemahan semacam ini akan sedikit sulit bagi orangorang yang belum mengenal *makna gandhul*, apalagi kalau masih awam dengan struktur bahasa Arab. Bahasa terjemahannya akan terasa asing dan tidak wajar dalam bahasa Madura (Munip 2010: 299). Tetapi, pembaca masih bisa mengerti maksudnya dengan membaca keterangan tambahan dari Majid Tamim yang menggunakan bahasa standar dan komunikatif.

Dengan keterangan tambahan dari Majid Tamim, nilai-nilai Al-Qur'an masih bisa dijangkau oleh masyarakat umum, sekalipun mungkin tidak pernah mengenyam pendidikan pesantren dan tidak menguasai bahasa Arab dengan baik. Dengan demikian, pemilihan bahasa Madura dan aksara pegon ini tidak hanya dalam rangka memudahkan pembaca saja, tetapi sekaligus menunjukkan eksistensi Majid Tamim sebagai perawat Islam tradisional.

### Tingkatan Bahasa: Wujud Pelestarian Budaya Madura

Dalam budaya Madura, tatakrama bahasa dapat diartikan sebagai suatu sistem tingkatan tutur kata. Selain menunjuk pada perbedaan secara

linguistik, penggunaannya juga terikat dengan status seseorang dalam hierarki sosial. Budaya bertutur ini menyiratkan prinsip etik dan pentingnya rasa hormat. Secara kultural, mereka yang melanggar ketentuan ini, akan dianggap telah melakukan perilaku *jānggāl* (tidak mengerti sopan santun) (BPKP 2002: 31, Wiyata 2002: 51).

Karena lahir dan dibesarkan dalam ruang sosial-budaya Madura yang kental dengan nuansa pesantren (Pribadi 2013:1), budaya semacam ini nyata sudah menyatu dengan Majid Tamim. Tidak tanggung-tanggung, Majid Tamim bahkan membawa aturan "main" stratifikasi bahasa Madura—yang biasa digunakan ketika berkomunikasi antarorang—ke dalam penulisan terjemahan *Tafsīr al-Jalālain*.

Ketika menerangkan hal-hal yang berkaitan dengan Allah, Nabi, para sahabat, orang-orang saleh atau siapa pun yang dianggap mulia dalam kacamata agama, Majid Tamim memilih bahasa halus. Misalnya ungkapan seperti *Guste Allah adabu, kanjeng Nabi adabu, Rasul adabu, malaikat mator*, dan *dabuna para ulama*. Contoh penggunaan stratifikasi bahasa ini di antaranya dapat dilihat ketika Majid Tamim menerjemahkan komunikasi antara Allah dan malaikat dalam surah al-Baqarah ayat 30:

بَنْ تَتْكَلَا اَبَابُوْ سَفَا فَقِيْرَانَه بَأْنُه دَاءْ فَرَا مَلَائِكَة سَأَغُّكُوْنَه سِعُّكُوْ اَرِيَا اَدَدِيَاكِي عِي بُوْمِيْه دَاءْ فَرْ وَاكِيْلَنْ مَكَا مَتُوْرْ فَرَا مَلَائِكَة فَنَافَا اَجُوْنَنْ اَبَدِيَا دَالُمْ بُومِيْه دَاءْ اُورِيعْ سِي غَرُوسَكُ دَالُمْ بُومِيهْ تُورْ مَاكِيْلِي اُورِيعْ ذَاء دَارَا دَالِي دِنْيِغْ دِيْدالَمْ سَدَاجَ فَيْدِكا فَذَا يُوجِّياكِيْ , كَلاَبَنْ مُوجِيْ كَا اَجُوْنَانْ, ثُورْ دِيْدَالَمْ سَدَاجَ فَدَا يُوجِّياكِيْ كَا اَجُوثَنْ ، اَدَابُوْ كَمْنَيْهُ الله سَأُوغْ كُونَهُ سِعْكُو اَرِيَا لَتِي تَاثُوهُ دَاءْ بَرَاغْ سِي بَأَنَهُ كَبِي تَأْتُوهُ .

Dan ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat, «Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi,» mereka berkata, «Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan menyucikan Engkau?» Tuhan berfirman, «Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.» (Tamim 1990: 24).

Penggunaan bahasa *enjaq iyya* (tingkatan bahasa paling rendah) digunakan untuk Allah sebagai O1 (orang pertama) tampak pada kata ganti pertama *sengko'* dan kata ganti orang kedua *ba'na* menunjukkan

<sup>8</sup> Keunikan inilah yang tidak ditemukan dalam hubungan komunikasi sebagaimana yang ditampilkan oleh Al-Qur'an. Untuk menunjukkan proses komunikasi, salah satu kata yang digunakan oleh Al-Qur'an yaitu lafal  $q\bar{a}la$  dan derivasinya yang memiliki arti berkata atau berbicara. Namun, penggunaan kata  $q\bar{a}la$  dalam Al-Qur'an tidak dibedakan antara satu pihak dan pihak lain yang terlibat dalam komunikasi. Artinya, lafal  $q\bar{a}la$  dalam Al-Qur'an tidak menunjukkan tinggi dan rendahnya status pihak yang terlibat dalam komunikasi. Baca Imam Muhsin 2010: 235.

kerendahan malaikat di hadapan-Nya. Sebaliknya, ketika malaikat menjadi O1, maka gaya bahasa yang digunakan pun berubah menjadi bahasa enggi-bunten (tingkatan bahasa paling tinggi) yang menunjukkan suatu penghormatan. Seperti kata ajunan sebagai kata ganti orang kedua dan abdi dalem sebagai kata ganti orang pertama.

Pada kesempatan berbeda, ketika Majid Tamim membahasakan orangorang kafir, bahasa yang digunakan adalah bahasa *enjaq iyye* dan cenderung kasar. Lihatlah kutipan berikut ini:

Kaum Munafik tuli, bisu dan buta, maka orang munafik ini tidak akan kembali dari kesesatan (Tamim 1990: 13).

Selain stratifikasi bahasa, ungkapan khas Madura juga turut dilestarikan oleh Majid Tamim. Seperti pada penggunaan kata *Guste Allah, pangeran,* ataupun *kanjeng Nabi*. Pada awalnya, istilah-istilah ini bermakna sosiologis yang kaprah digunakan untuk menyapa orang-orang terhormat seperti raja dan keluarga kerajaan.

Majid Tamim yang bergelar *raden*—sebuah gelar kebangsawanan dalam kebudayaan Madura—tentu sangat akrab dengan istilah-istilah semacam ini. Tidak perlu diganjilkan jika sapaan *guste* dan *pangeran* yang disandingkan dengan nama Allah, serta *kanjeng* diiringkan ketika menyebut Nabi acap kali digunakan oleh Majid Tamim. Di samping memperkuat makna agar mudah mengena hati pembaca, cara seperti ini akan membuat ungkapan-ungkapan khas tersebut cenderung lebih bernuansa Islami. Misalnya, ketika menjelaskan surah al-Baqarah/2: 21 dan 22:

آیَةٌ ۲۱ فَنِیْکَا نُوْجُوْه بَاءْ عُمُوْمَهُ مَنُوْسَا, عِي بَكْتُوْه کَفَنِیْكَ خُصُوْصَ فَنْبُوْدُهُ مَکَهْ سِی عُمُوْمَا کِیْ فَبَا مُشْرِكْ, بِدَا سِی غَغْکِفْ اَرِیَهْ مِنَغْكَ فَغِیْرَنْ سِی وَاجِبْ عِي سَمْبَا, بِدَا سِی اَفَغِیْرَنْ کَا اَفُوْیْ تُوْر سِی بَیَاءْ اَفَغْیْرَنْ دَاءْ مَچَمْ لَمَجُمْ اَرْچَا سَمْفِیْ سَبِنْ لَسِی اَفَغْیْرَن کَا اَفُوْیْ تُور سِی بَیَاءْ اَفَغْیْرَنْ دَاءْ مَچَمْ مَجَمْ اَرْچَا سَمْفِیْ سَبِنْ لَسَبِنْ كَمْفُو غ عِی جَزِیْرَه عَرَب اَکِبُویْه فَغِیْرَن اَرْچَا بَغْ سِیبَغْ عَقِیْدَه بَطَلْ فَنِیْكَ سِی عِی تُوْکِسَاکِی کُسْتِیْه الله دَاءْ كَنْجِغْ نَبِی صَل الله علیه وسلم سُوْفَجَا عِی فَاتِفَاءُ كَلَابَنْ غَنَالَکِی کُسْتِیْه الله دَاتْ سِی مَهَا اَبَدِیْه سَدَاجَ مَخْلُوْق سِی وَاجِبْ عِی سَمْبَا. عِی تَرُوْسَاکِی کُا اَیَة ۲۲٫ فَعْیْرَن سِی سَدَاجَ مَخْلُوْق سِی وَاجِبْ عِی سَمْبَا. عِی تَرُوْسَاکِی کَا اَیَة ۲۲٫ فَعْیْرَن سِی وَاجِبْ عِی سَمْبَا اِیْغْکِی فَیْدِنْ مَنْوْسَه وَاجِبْ عِی سَمْبَا اِیْغُکِی فَیْدِنْ مَنُوسَهِ وَاجِبْ عِی سَمْبَا اِیْغْکِی فَیْدُنْ مَنُوسَه سِی اَبْدِی بُوْمِیْه دَدِی کَنَغُنْ مَنُوسَه وَاجِبْ عِی سَمْبَا اِیْغْکِی فَیْنِنْ مُنْوْسَه بِی اَبْدِی بُومِیه دَدِی کَنَغُنْ مَنُوسَه

Ayat 21 ditujukan kepada semua manusia, saat itu khususnya penduduk Mekkah yang mayoritas masih musyrik, ada yang menganggap matahari sebagai Tuhan yang wajib disembah, ada yang bertuhan kepada api, dan banyak yang bertuhan kepada patung, hingga di setiap kampung di Jazirah Arab memiliki tuhan patung masing-masing. Akidah batil ini yang ditugaskan oleh Allah kepada Nabi Muhammad Saw agar diperbaiki dengan cara mengenalkan Allah Swt, Zat Yang Maha Pencipta yang menciptakan seluruh makhluk yang wajib disembah. Dilanjutkan ke ayat 22, Tuhan yang wajib disembah, yaitu Allah yang yang menciptakan bumi sebagai tempat manusia (Tamim 1990: 16-17).

Istilah *Guste* memiliki makna "yang dipuji" dan "dijunjung tinggi". Mula-mulanya, istilah ini diperuntukkan bagi seseorang yang berstatus sebagai raja. Ketika Allah disebut atau disapa dengan istilah *Guste Allah*, yang dimaksud adalah Allah sebagai Raja semesta alam. Begitu juga dengan istilah *pangeran* yang bermakna tempat berlindung dan bernaung (Moedjanto 2002: 130; Woodward 2004: 113). Ketika sebutan ini difungsikan untuk menyebut nama Allah Swt, itu artinya Allah Maha Agung yang menjadi tempat berlindung para hamba-Nya. Sapaan ini dinilai lebih sopan dan lebih menunjukkan sikap hormat daripada menyebut nama Allah secara langsung. Bagi Majid Tamim yang berlatar belakang pesantren tradisional, istilah-istilah tersebut penting digunakan sebagai bentuk penghormatan kepada Allah dan Rasulnya.

### 2. Lokalitas dalam Penafsiran

Terjemahan *Tafsīr al-Jalālain* karya Majid Tamim ini ditulis dalam rangka memberi kemudahan bagi masyarakat yang ingin memahami Al-Qur'an. Untuk mengoptimalkan niat baiknya, Majid Tamim tidak hanya memilih bahasa Madura, tetapi pada banyak kesempatan, Majid Tamim berusaha memberikan penjelasan yang sesuai konteks zamannya dengan mengakomodasi unsur-unsur kearifan lokal masyarakat Madura. Berikut beberapa aspek lokalitas yang mewarnai *Tarjamah Tafsīr al-Jalālain* karya Majid Tamim.

### a. Budaya carok

Carok sering kali diidentikkan sebagai identitas dan cermin harga diri orang Madura. Ketika istilah ini disebutkan, secara otomatis apa yang terbesit dalam benak kebanyakan orang adalah suku Madura. Satu falsafah yang cukup familiar untuk menggambarkan orang Madura adalah "katembeng pote mata, angok pote tolang (daripada putih mata lebih baik putih tulang)" yang bermakna 'daripada hidup menanggung malu, lebih baik mati'. Falsafah ini menunjukkan betapa berharganya harga diri bagi orang Madura. Karakter seperti inilah yang menginisiasi tradisi carok di lingkungan masyarakat Madura (Wiyata 2002: 8).

Sebagai bagian dari komunitas mayarakat Madura, istilah *carok* bukan lagi sesuatu yang asing bagi Majid Tamim. Dalam terjemahan *Tafsīr al-Jalālain* ini, ia menggunakan diksi *carok* sebagai ilustrasi "pertumpahan darah". Ketika menguraikan surah al-Baqarah/2: 30 misalnya:

كُسْتِيهُ الله اَفَرِيْغُ أُوْنِيْغُ كَا كَنْجَغْ نَبِى صَلّ الله عليه وسلم بَكْثُوه عُرْسَأَكِي اَبَادِيهُ فَرْوَكِيْلَنْ عِى بُوْمِيْه اِيْعْكِى فَيْيْكَ نَبِى اَدَمْ عليه السلام دَدِّى خَلِيْفَة, بَكْتُوه كُسْتِيْه غُمُوْمَاكِي حَالْ فَنِيْكَ, مَكَ فَرَا مَلَائِكَة مَاتُوْر: فَنَافَا اَجُوْنَنْ اَبَادِيهُ مَخْلُوق لائيْنَ فُوْلِي سِى كَلَاكُوانَه چُوْمَا اَمَعْصِية كَااَجُوْنَنَ تُوْرْ سِى چُوْمَا اَمْعُصِية كَالَجُوْنَنَ تُورْ سِى كَلَاكُوانَه دِيْدَالَمْ بِسَائُوس دَدِّي خَلِيْفَه، كَرَانَه دِيْدَالَمْ سَدَاجَ جُوْكُوف عَابَكْتِيْه كَالَجُوْنَنْ ، كَلَابَنْ مَاچَهُ تَسْبِيْح سرعْ تَحْمِيْدْ كَالَجُوْنَن

Allah memberi tahu kepada Nabi Saw saat hendak menciptakan perwakilan di bumi, yaitu Nabi Adam 'alaihissalam sebagai khalifah, ketika Allah mengumumkan hal ini, para malaikat berkata: mengapa engkau hendak menciptakan makhluk lagi yang hanya akan melakukan maksiat kepadamu dan hanya melakukan carok (bertengkar). Apa tidak cukup hamba yang menjadi khalifah, karena hamba semua telah berbakti kepada-Mu dengan membaca tasbih dan tahmid (Tamim 1990: 24).

Kutipan penafsiran di atas menunjukkan bahwa Majid Tamim memanfaatkan narasi dialog antara Allah dengan malaikat tentang penciptaan manusia di bumi sebagai bentuk kritik terhadap budaya carok yang telah mendarah daging dalam masyarakat Madura. Secara kreatif, Majid Tamim membahasakan kekhawatiran malaikat tentang akan adanya "pertumpahan darah" yang disebabkan oleh manusia dengan istilah acarok malolo. Dalam konteks ini, Majid Tamim telah berhasil memproduksi makna baru yang lebih mengena dan mudah dipahami oleh audiens, atau dalam bahasa Gadamer meaningfull sense (makna yang berarti).

Tampaknya Majid Tamim berusaha melakukan rekonstruksi terhadap budaya *carok* Madura. Penggunaaan istilah *carok* tidak lain adalah sebuah strategi kebudayaan untuk memberikan wawasan dan gambaran kepada masyarakat Madura bahwa budaya *carok* yang selama ini menjadi kebanggaan mereka tidak sejalan dengan prinsip dasar ajaran Islam. Keunikan penafsiran semacam ini rasanya sulit ditemukan dalam tafsirtafsir berbahasa Jawa dengan latar budaya yang berbeda, seperti tafsir *Tāj al-Muslimīn* karya Misbah Mustafa atau *al-Ibrīz* karya Bisri Mustafa (al-Muṣṭafā 1990: 112, Mustofa 1960: 12).

# b. Beras sebagai makanan pokok orang Jawa

Salah satu aspek lokalitas yang juga turut mewarnai terjemahan *Tafsīr al-Jalālain* karya Majid Tamim adalah tentang ketentuan membayar fidyah bagi yang tidak mampu berpuasa karena faktor lansia. Secara lugas, ia memberi penafsiran kontekstual dan lebih berorientasi pada pedoman praktis. Misalnya ketika Majid Tamim menguraikan surah al-Baqarah/2: 184:

كَوَاجِينُ فُوَاسَا فَنِيْكَ چُوْمَا دَلَلُمْ اَرِيْهُ ٢ سِيْ كَتَنْتُوانْ اِيغْكِيْ فَنِيْكَ عِيْ بُوْلَنْ رَمَضَانْ. سَاوْ فَمَانَهُ عِيْ اَرِيْهُ ٢ رَمَضَانْ كَفَنِيْكَ كَلْرَسَنْ بَدَا عُذْرْ اَرُوْ فَا سَاكِيْ اُوْبَيْ اَفَلُوْلُوْ غَانْ كِيْغِيْغٌ مُوْكَا تَاءُ اَفُوَاسَا. أُوْرِيْغٌ سِيْ عِيْ مَقْصُوْد اِيغْكِي فَنِيْكَ أُوْرِيْغٌ سِيْ كَيْغِيْغٌ مُوْكَا تَاءُ اَفُوَاسَا. أُوْرِيْغٌ سِيْ عَيْ مَقْصُوْد اِيغْكِي فَنِيْكَ أُوْرِيْغٌ سِيْ كَيْثِيْبَانَنْ فَيَاكِيْتْ سِيْ عِي رَسَّاعَكِيْ بَرَّاءُ اَفُوَاسَا أُوْبَبَا سِي سَابَكَتُوهُ بَكُتُوهُ كُودُوه عَيْنُومْ جَمُوْه ، مَكَ أُورِيغٌ فَنِيْكَ تَاء كِيْغَيْغُ أَلْوَاسَا، أُوْرِيغٌ مُسَافِرْ كِيْقِيغٌ تَاءُ الْفُوَاسَا، أُورِيغٌ مُسَافِرْ كِيْقِيغٌ تَاءُ الْفُواسَا، وَنَائِي تَنَفُ اَفُوَاسَا مَنَائِي تَاءُ اَبَهَايَائِكِيْ دَاءْ كَصِحَاتَنَا، أُورِيغُ الْوَرِيغُ سِي سَائِي تَنَفُ الْفُواسَا مَنَائِي تَاءُ الْبَهَايَائِكِيْ دَاءْ كَصِحَاتَنَا، أُورِيغُ الْوَرِيغُ سِي تَاءُ الْفُواسَا كَرَانَه عُذْرْ سِي كَسَبُوتْ تَنْتُوهُ وَاجِب يُرَائِيهُ، فَسَ أُورِيغ سِي الْمُفُونُ تَدَاءُ فُواسَا مَكَى سِي الْمُفُونُ تَدَاءُ فُواسَا مَكَ فُواسَنَا عِي كَثَيْئِيهُ كَلاَبَنْ مَاجَرْ فِذِيهُ عِي فَرِيْعُلِي عَلَى فَوْلُومَ أُورِيغُ مَا مُولَا أُوثَبَا سَاكِيُ سِي الْمَفُونُ تَدَاءُ فُواسَا، مَكَ فُواسَنَا عِي كَثَيْئِيهُ كَلاَبَنْ مُكَانَنْ فُوكُوءُ ، اكَدِيْ عِي جَابَهُ تَثَنُوه بَرَاسُ مُولِيْنَ سَبَنْ اَرِيْنَةُ سِتُوعُ مُ مُدْ بَهَانُ مَكَائِنْ فُوكُوءُ ، اكَدِيْ عِي جَابَهُ تَتُوهُ بَرَاسُ مِسَكِيْنَ سَبَنْ اَرِيْنَةً سِتُوعُ مُ مُدْ بَهَانُ مَكَانَنْ فُوكُوءُ ، اكَدِيْ عِي جَابَهُ تَتْتُوهُ بَرَاسُ مُ

(Kewajiban berpuasa hanya di hari-hari yang telah ditentukan, yaitu di bulan Ramadan. Jika di hari-hari bulan Ramadhan berhalangan untuk berpuasa karena sakit atau musafir maka boleh untuk tidak berpuasa. Musafir juga boleh tidak berpuasa. Tetapi jika tidak membahayakan bagi dirinya, lebih baik berpuasa. Orang yang tidak berpuasa karena uzur yang telah disebutkan harus menggantinya. Dan orang yang tidak kuat berpuasa karena faktor lanjut usia atau karena sakit yang tidak ada harapan sembuh, maka puasanya diganti dengan membayar fidiah dan diberikan kepada orang miskin setiap hari satu mud bahan makanan pokok. Seperti di Jawa tentu beras). (Tamin 1990: 117).

Ayat di atas, menurut Majid Tamim berbicara tentang kewajiban berpuasa pada bulan Ramadhan. Bagi orang-orang yang memiliki uzur seperti sakit atau sedang dalam perjalanan (musafir), maka boleh tidak berpuasa dengan catatan ia harus menggantinya pada hari lain. Sementara untuk orang yang telah lanjut usia, mereka boleh menggantinya dengan cara membayar fidiah dan diberikan kepada fakir miskin. Fidiah tersebut berupa makanan pokok sebanyak satu mud setiap harinya. Di akhir penafsirannya, Majid Tamim memberi penafsiran yang kontekstual sesuai dengan kondisi lingkungannya dengan mengatakan bahwa dalam konteks di Jawa, makanan pokok yang harus dibayarkan tentu adalah beras.

# c. Membumikan tradisi pesantren dalam kehidupan

Perjalanan Majid Tamim selama menimba ilmu di pesantren membuatnya sadar betul tentang pentingnya peran pesantren dalam mencetak generasi militan dan berkredibilitas, baik dari sisi keilmuan maupun spiritual. Mereka itulah yang nantinya akan menjadi pejuang Islam dalam menghadapi tantangan zaman. Oleh karena itu, tidak jarang ketika menjelaskan beberapa bagian ayat Al-Qur'an, ia berusaha menariknya dalam konteks pesantren. Contohnya ketika menguraikan surah al-Baqarah/2: 185 dan surah al-Baqarah/2: 195:

الْقُرْ اَن اَرُوْفَاءَكِيْ جُوْكِ بَاتَسُ اَنْتَرَا حَقْ سَرَغْ كَبَاطِلَنْ. مِيْلاَ بَرِيْ فَنِيْكَ كَوْلَا سَدَاجَ سَغَتْ عِيْ اَنْجُوْرَاكِيْ سُوُفَجَا اَبِيَسلَكِيْ اَورِدْ فَمَانُوْسَنْ القران عِيْ سَبَنْ اَرِيْه سَمْفِئُ بِسَا غَاتَمَاكِيْ فَالِيْغْ سَكُوْنِيْ سَاخَتَمَانُ دَالَمْ سَابُوْلَنْ. عَمَلَان فَنِيْكَ أُوْ غُكُوْ -اُوغْكُوْ سَغَتْ دِمَعْ, تَقِيْه سَكُوْنِيْ سِي فُوْرُوْن اَلَكُوْه, كَجَابَ عِي فُونُدُوْك – فُونْدُوْك فَاسَنْتَرِيْنَ.

Al-Qur'an merupakan pembatas antara yang haq dan batil. Oleh sebab itu, kita semua sangat dianjurkan untuk membiasakan membaca Al-Qur'an setiap hari hingga khatam, sedikitnya sebulan sekali. Amalan-amalan ini sangatlah mudah untuk dikerjakan tetapi sedikit yang mau melakukan, kecuali di pondokpondok pesantren (Tamim 1990: 119).

Orang-orang Islam memiliki kewajiban untuk membelanjakan sebagian harta kekayaannya untuk kepentingan-kepentingan Islam, seperti perang dalam membela agama Islam, membantu anak-anak yatim, madrasah-madrasah, pondok-pondok pesantren dan lainnya (Tamim 1990: 128).

Cuplikan penafsiran di atas memperlihatkan bahwa Majid Tamim telah melakukan penafsiran yang melampaui tekstualitas ayat dengan cara membawanya pada konteks pesantren. Pada contoh pertama, ia melakukan kritik terhadap masyarakat yang malas dalam membaca dan mengkhatamkan Al-Qur'an. Menurut Majid Tamim, seharusnya, masyarakat dapat mencontoh pondok pesantren yang memiliki tradisi membaca dan mengkhatamkan Al-Qur'an.

Sementara pada contoh kedua, Majid Tamim berusaha memberikan gambaran bahwa umat Islam memiliki kewajiban mendermakan sebagain hartanya untuk kepentingan Islam. Secara eksplisit Majid Tamim menyebutkan bahwa yang termasuk dalam kepentingan-kepentingan Islam tersebut adalah perang membela agama Islam, membantu anak yatim, madrasah dan pondok pesantren.

Secara historis, penafsiran Majid Tamim ini tidak dapat dilepaskan dari sejarah Madura yang dikenal dengan pulau seribu pesantren, sehingga citra "masyarakat santri" sangat melekat bagi masyarakat Madura" (Soebahar 2013: 30). Pesantren juga memainkan peran penting dalam membangun cara berislam masyarakat Madura (Pribadi 2018: 20). Oleh sebab itu, sangat wajar jika Majid Tamim menyoroti lunturnya kultur pesantren. Nilai-nilai pesantren lambat laun mulai ditinggalkan. Melalui penafsirannya, Majid Tamim ingin mengembalikan budaya santri yang mulai pudar serta menggiring masyarakat Madura agar memiliki kepedulian terhadap pesantren.

### Kesimpulan

Uraian di atas memberikan gambaran bahwa adanya unsur-unsur lokalitas dalam terjemahan  $Tafs\bar{i}r$  al- $Jal\bar{a}lain$  ini terbentuk karena adanya dialog antara dua kutub yang berbeda dan saling memberikan pengaruh dalam hasil penafsiran. Di satu sisi Majid Tamim selaku pengarang tafsir berdialog dengan teks, baik itu Al-Qur'an,  $Tafs\bar{i}r$  al- $Jal\bar{a}lain$  serta sumber-sumber yang digunakan. Sementara di sisi lain Majid Tamim juga berhadapan dengan warisan bahasa, sistem religi dan nilai-nilai sosial-budaya Madura. Adanya pergumulan dialektis tersebut telah mempertemukan apa yang oleh Gadamer disebut sebagai horison teks (Tarjamah  $Tafs\bar{i}r$  al- $Jal\bar{a}lain$ ), horison pegarang (Majid Tamim) dan horison pembaca (masyarakat Madura dengan budayanya) sehingga memperoleh makna yang berarti (meaningful sense). Pada akhirnya, terjemahan  $Tafs\bar{i}r$  al- $Jal\bar{a}lain$  ini bukan sekadar pemahaman Majid Tamim atas teks yang dibaca saja, tetapi juga menjadi sarana bagi Majid Tamim dalam memahami serta merespons realitas sosial-budaya yang terjadi di Madura.

Kajian ini menunjukkan bahwa dalam penulisan tarjamah *Tafsīr al-Jalālain* bahasa Madura, Majid Tamim tidak hanya berdialog dengan teks-teks keagamaan yang telah ada sebelumnya. Lebih dari itu, telah terjadi pergulatan kepentingan, kebutuhan serta sikap kritis Majid Tamim terhadap realitas sosial-budaya yang mengitarinya. Pergumulan dialektis ini menjadikan terjemah *Tafsīr al-Jalālain* sarat akan unsur-unsur lokalitas, baik dari aspek penampilan ataupun penafsirannya. Ini tampak pada penggunaan bahasa Madura, *makna gandhul* serta aksara *pegon* yang digunakannya. Tidak hanya itu, Majid Tamim juga responsif terhadap persoalan-persoalan sosial yang terjadi di sekelilingnya, seperti merespons budaya *carok*, membayar fidyah dengan beras, hingga pentingnya mempertahankan tradisi pesantren.

#### Daftar Pustaka

- Abdurrahman. 1971. Sejarah Madura Selayang Pandang. Sumenep: t.tp.
- Azra, Azyumardi. 2013. *Jaringan Ulama, Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII.* Jakarta: Kencana.
- Badan Pengembangan Kebudayaan Dan Pariwisata. 2002. *Tata Krama Suku Bangsa Madura*. Yogyakarta: t.tp.
- Baidan, Nashruddin. 2003. *Perkembangan Tafsir al-Qur'an di Indonesia*. Solo: Tiga Seranngkai.
- Bizawie, Zainul Milal. 2016. *Masterpiece Islam Nusantara* (Tangerang Selatan: Pustaka Compass.
- Bruinessen, Martin van. 1999. *Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi Tradisi Islam di Indonesi.* Bandung: Mizan.
- Effendy, Moh. Hafid. 2011. "Tinjauan Deskriptif Tentang Varian Bahasa Dialek Pamekasan". OKARA, vol.I, 67.
- Gadamer, Hans-Georg. 2004. *Truth and Method*, terj. Joel Weinsheimer and Donald G. Mar. London: Continum.
- Gusmian, Islah. 2003. *Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika Hingga Ideologi*. Jakarta: Teraju.
- \_\_\_\_\_. 2016. "KH. Misbah Ibn Zainul Mustofa (1916-1994 M): Pemikir dan Penulis Teks Keagamaan dari Pesantren", dalam *Jurnal Lektur Keagamaan*, Vol. 14, No. 1, 122.
- Hannik, Ummi. 2015. "Model Terjemah Tafsir al-Qur'an Berbahasa Lokal: Analisis Terjemahan Tafsir al-Jalalayn Bahasa Madura Karya Muhammad 'Arifun". UIN Syarif Hidayatullah, Banten.
- Johns, A.H. 1988. "Quranic Exegesis in the Malay World: In Search of Profile". dalam Andrew Rippin (ed.). *Approaches to the History of the Interpretation of the Qur`ān*. Oxford: Clarendon Press.
- Kamil, Ahmad Zaidanil dan Fawaidur Ramdhani. 2019. "Tafsir al-Qur'an Bahasa Madura: Kajian atas Tafsir Alqur'anul Karim Nurul Huda Karya Mudhar Tamim". Suhuf: Jurnal Pengkajian al-Qur'an dan Budaya, vol. 12, Nomor 2, 260-261.
- Moedjanto, G. 2002. Konsep Kekuasaan Jawa Penerapannya Oleh Raja-Raja Mataram. Yogyakarta: Kanisius.
- Muhsin, Imam. 2010. *Tafsir al-Qur'an dan Budaya Lokal: Studi Nilai-Nilai Budaya Jawa dalam Tafsir al-Huda karya Bakri Syahid.* t.k.: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.
- Munip, Abdul. 2010. *Transmisi Pengetahuan Timur Tenagh ke Indonesia* (Jakarta: Puslitbang Lektur Keagamaan.
- Mustaqim, Abdul. 2018. *Tafsir Jawa: Eksposisi Nalar Sufi Isyari Kiai Soleh Darat.* Yogyakarta: Idea Press.
- Mustofa, Bisri. 1960. *al-Ibrīz li Maʻrifah Tafsīr Al-Qur'ān al-'Azīz*. Kudus: Menara Kudus.
- al-Muṣṭafā, Miṣbāḥ. 1990. *Tafsīr Tāj al-Muslimī min Kalām Rabb al-ʿĀlamīn*. Tuban: Majelis at-Ta'līf wa al-Khaṭṭāt.

- Midori, Kawashima. 2010. A Provisional Catalogue of Southeast Asian Kitabs of Sophia University. Tokyo: Institute of Asian Culture.
- Nurtawab, Ervan. 2018. "Jalalayn Pedagogical Practice: Styles of Qur'an and *Tafsir* Learning in Contemporary Indonesia." Monash University, Victoria.
- Pribadi, Yanwar. 2013. "Religious Networks in Madura". al-Jāmi'ah, Vol. 51, No. 1, 1.
- \_\_\_\_\_. 2018. Islam, State and Society in Indonesia: Local Politics in Madura. New York: Rouletge.
- Ramdhani, Fawaidur dan Ahmad Zaidanil Kamil. 2019. "Tafsir al-Qur'an Bahasa Madura: Mengenal Tapser Sorat Yaa-sin (Bhasa Madura) Karya Muhammad Irsyad." *Nun*, vol. 5, Nomor 1, 117.
- Riddell, P. G. 2001. *Islam and The Malay-Indonesian World: Transmission and Responses*. Honolulu: University of Hawai'i Press.
- \_\_\_\_\_. 1989. "Earliest Quranic Exegetic Activity in the Malay Speaking States". *Archipel*, Vol. 38: 107-124.
- Rohmana, Jajang A. 2017. *Sejarah Tafsir al-Qur'an di Tatar Sunda*. Bandung: Mujahid Press.
- \_\_\_\_\_. 2013. "Kajian al-Qur'an di Tatar Sunda: Sebuah Penelusuran Awal". *Suhuf,* vol. VI, No. 1, 206.
- aş-Şābūnī, Muḥammad 'Alī. 1985. *at-Tibyān fī 'Ulūm al-Qur'ān*. Beirut: Alam al-Kutub.
- Soebahar, Abd. Halim. 2013. *Modernisasi Pesantren: Studi Transformasi Kiai dalam dan Sistem Pendidikan Pesantren*. Yogyakarta: LKiS.
- Syamsuddin, Sahiron. 2009. *Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur'an*. Yogyakarta: Pesantren Nawesea Press.
- Tamīm, 'Abd al-Majīd. 1990. *Tarjamah Tafsīr al-Jalālain bi al-Lugah al-Madūriyyah*. Surabaya: Maktabah al-Shaikh Sālim b. Sa'd b. Nabhān.
- \_\_\_\_\_. 1978. Miftah al-I'lmi wa al-Adab. Surabaya: t.p.
- \_\_\_\_\_. 1989. *Lubāb al-Ḥadīth*. Surabaya: Maktabah Saālim b. Sa'd Nabhān.
- Van Ronkel, P. S.. 1913. Supplement to the catalogue of the Arabic manuscripts preserved in the Museum of the Batavia Society of Arts and Sciences. Batavia: Albrecht.
- Wiyata, A. Latif. 2002. Carok: Konflik Kekerasan dan Harga Diri Orang Madura. Yogyakarta: LKiS.
- Woodward, Mark R. 2004. *Islam Jawa: Kesalehan Normatif Versus Kebatinan*. Yogyakarta: LKiS.
- Yunus, Mahmud. 1979. Sejarah Pendidika Islam di Indonesia. Jakarta: Mutiara.
- az-Zarqānī, Muḥammad 'Abd, al-'Adhīm. 2001. *Manāhil al-ʿIrfān fī 'Ulūm al-Qur'ān,* Vol II. t,k.: Dār al-Ḥadīth.
- aż-Żahābī, Muḥammad Ḥusain. T.th. *At-Tafsīr wa al-Mufassirūn*. Kairo: Maktabah Wahbah.

### Wawancara

Maksum, Putra ketiga Majid Tamim, di Jember, 15 April 2018.

Abd. Mukti, Ketua Takmir Masjid Jami' Asy-Syuhada' sekaligus keponakan Majid Tamim, di Kantor Ta'mir Masjid Jami' asy-Syuhada' Pamekasan, Rabu, 29 November 2016.

KH Baidhawi, jurut tulis Majid Tamim, Sabtu 13 Mei 2017.

Nurul, istri dari Bapak Maksum (putra ketiga Majid Tamim), di Jember 15 April 2017.