
Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025, hlm 277 – 300, DOI: https://doi.org/10.22548/shf.v18i2.1109 
ISSN 1979-6544; eISSN 2548-6942; http://jurnalsuhuf.kemenag.go.id  

 
RESEPSI PERFORMATIF DALAM TRADISI MABBUDDU' 
Antara Ekspresi Religius dan Keuntungan Finansial 

Fadhilah Nur Khaerati  
KUA Kec. Bunaken Kepulauan Kota Manado 
fadhilahnurkhaerati@gmail.com 

Muflihah  
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia 
muflihahsudirman791@gmail.com 

Nurul Azkiya  
Pondok Pesantren As’adiyah, Sengkang, Indonesia 
nurulazkiyaa2301@gmail.com  

Aurelia Primandita 
Pondok Pesantren As’adiyah, Sengkang, Indonesia 
primanditaaurelia@gmail.com  

Nurul Mutawadhiah Yunus 
Universitas Al-Azhar Kairo, Mesir 
mutawadhiahyunus@gmail.com  

Abstrak  
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pelaksanaan tradisi mabbuddu’ di Kabupaten Wajo 
dan resepsi living Qur’an dan hadis dalam tradisi mabbuddu’ pada posisi sebagai ekspresi 
religius dan memberikan keuntungan finansial. Penelitian ini merupakan studi lapangan 
menggunakan pendekatan kualitatif fenomenologi. Data diperoleh dari observasi, wawancara, 
dan dokumentasi. Peneliti mewawancarai beberapa narasumber yang meliputi santri penghafal 
Al-Qur’an (tahfiz), pembina lembaga tahfiz/tokoh agama, serta masyarakat. Analisis data 
dilakukan dengan menggunakan metode deskriptif-analisis oleh Miles, Huberman, dan 
Saldana. Tahapan berikutnya dilakukan penelaahan lanjutan dengan teori living Qur’an dan 
hadis sebagai pisau analisis untuk menemukan kesimpulan akhir. Hasil dari penelitian ini 
mengemukakan bahwa dalam perkembangannya  resepsi living Quran dan hadis mabbuddu’ 
melahirkan dua makna utama: (1) ekspresi religius dalam bentuk doa dan hadiah pahala untuk 
orang yang meninggal (māyit), dan (2) fungsi sosial-ekonomi yang memberikan keuntungan 
finansial dalam bentuk sedekah dan dukungan bagi masyarakat serta santri tahfiz. 
 
Kata kunci : mabbuddu’, ekspresi religius, keuntungan finansial 



278 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

Performative Reception in the Mabbuddu' Tradition: Between Religious Expression and 
Financial Gain 

Abstract 
This research aims to analyze the implementation of the mabbuddu' tradition in Wajo District and 
the reception of the living Qur'an and hadith in the mabbuddu' tradition in its position as a religious 
expression and providing financial benefits. This research is a field study using a qualitative 
phenomenological approach. Data was obtained from observation, interviews and documentation. 
Researchers interviewed several sources including tahfiz students, tahfiz coaches/religious figures 
and the community. Data analysis was carried out using the descriptive-analysis method by Miles, 
Huberman, and Saldana, then further analysis was carried out using the theory of the living Qur'an 
and hadith as an analytical tool to find the final conclusion. The findings of this study reveal that, 
in its development, the reception of the living Qur’an and Hadith in the mabbuddu’ tradition has 
generated two principal meanings: (1) a religious expression in the form of prayers and the offering 
of rewards to the deceased, and (2) a socio-economic function that provides financial benefits 
through charity and support for the community as well as Qur’an memorization students (santri 
tahfiz). 
 
Keywords: mabbuddu’, religious expression, financial gain 

  



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 279 
 

Pendahuluan  
Bangsa Indonesia dengan keberagaman budaya dan tradisinya memiliki daya tarik 

dan keunikan tersendiri (Hariyanto 2016). Keberagaman tersebut terlihat dari beberapa 
suku, adat, budaya, tradisi, dan lain-lainnya yang tersebar di seluruh pulau di Indonesia 
termasuk di Sulawesi Selatan. Budaya tradisional di Sulawesi Selatan masih terus dijaga 
dan dilestarikan dari generasi ke generasi sebagai tanda penghormatan terhadap 
warisan nenek moyang mereka (Saputra, Goma, dan Sandy 2023). Budaya yang terus-
menerus dipertahankan dan diwariskan biasanya dikenal dengan tradisi. Tradisi 
merupakan kebiasaan atau kepercayaan yang dapat berkembang di tengah masyarakat 
(Setyaningrum 2018). Salah satu tradisi di Sulawesi Selatan tepatnya di Kabupaten 
Wajo, dikenal dengan tradisi mabbuddu’ yang masih diyakini oleh masyarakat dengan 
tujuan untuk memberikan penghormatan dan mendoakan keselamatan bagi mereka 
yang telah meninggal dunia (Ariska 2019) 

Mabbuddu’ menjadi tradisi yang biasanya dilakukan oleh orang Bugis jika ada 
seseorang yang meninggal dunia. Mabbuddu’ pada umumnya dilaksanakan dengan 
membacakan Al-Qur’an sebagai bentuk doa bagi orang yang telah meninggal dengan 
niat pahalanya diperuntukkan bagi orang yang meninggal tersebut. Pembacaan Al-
Qur’an pada umumnya dinilai sebagai ekspresi religius (Abshor 2019). Dalam artian, 
orang yang membaca Al-Qur’an hanya menjadikannya sebagai ibadah, yaitu antara 
seorang hamba dengan Tuhannya tanpa dicampuri motif tertentu. Begitu pula dengan 
pembacaan Al-Qur’an untuk seseorang yang sudah meninggal dunia, pembacaan 
diniatkan agar pahala yang didapatkan mengalir kepada orang yang dibacakan tersebut 
(Abrar 2023). 

Namun, dalam perkembangannya pembacaan Al-Qur’an atau tradisi mabbuddu’ 
ini menjadi menarik untuk diteliti karena mengalami pergeseran nilai, dari ekspresi 
religius menjadi kegiatan yang memiliki keuntungan finansial. Dengan kata lain, 
mabbuddu’ dijadikan sebagai salah satu kegiatan yang menghasilkan keuntungan 
finansial bagi para santri tahfiz (penghafal Al-Qur’an) yang biasanya menjadi pelaku 
utama dalam membaca Al-Qur’an. Sampai ada istilah yang mengatakan bahwa “Tau 
mate pa tuo ka” (Orang meninggal yang membuat saya hidup) (Marwah Syam 2023). 
Maksudnya adalah ketika mendapatkan tanda terima kasih (biasanya uang atau 
makanan) dalam mabbuddu’, hal tersebut digunakan untuk biaya hidup keseharian 
dirinya. Melihat fenomena ini, muncul dinamika antara aspek keagamaan dan 
finansial. Lebih lanjut, pergeseran nilai yang terjadi dalam tradisi mabbuddu’ di 
Kabupaten Wajo ini mengindikasikan adanya konstruksi sosial-keagamaan yang 
terbentuk di masyarakat, terutama para santri tahfiz selaku pembaca Al-Qur’an secara 
khusus, dan masyarakat Wajo secara umum yang melaksanakan tradisi ini.  



280 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

Selain itu, bentuk perilaku yang muncul dalam mabbuddu’ ini menciptakan 
perdebatan yang menarik untuk dipelajari, terutama dari sudut pandang bagaimana 
fungsi Al-Qur’an dan pandangan Islam. Kedua sudut pandang ini harus digunakan 
bersama-sama karena mabbuddu’ tidak hanya sebagai fenomena resepsi Al-Qur’an, 
tetapi juga memiliki dampak pada aspek sosial dan keagamaan. Dalam konteks ini, 
membaca Al-Qur’an dalam tradisi mabbuddu’ adalah cara pelaku berinteraksi dengan 
Al-Qur’an. Resepsi fungsi Al-Qur’an dalam hal ini mencerminkan upaya untuk 
mencapai tujuan tertentu yang diharapkan oleh manusia (Rafiq 2014; 2021). Dengan 
demikian, tradisi mabbuddu’ menjadi aktivitas sosial yang melibatkan banyak elemen, 
baik dari pelaku, tokoh agama, dan tokoh masyarakat. Melalui perspektif tersebut, 
memberikan perspektif yang holistik dalam menyikapi fenomena mabbuddu’. 

Dalam membahas fenomena mabbuddu’ informasi yang dapat dipahami yaitu 
sebagai interaksi manusia terhadap Al-Qur’an yang mengarah kepada sisi pemahaman. 
Tradisi mabbuddu’ tidak terlepas dari konstruksi sosial keagamaan bagi umat muslim 
terhadap Al-Qur’an, sebagai kitab suci mereka. Menurut sebagian masyarakat Bugis, Al-
Qur’an bisa saja menjadi bahan untuk melaksanakan tradisi mabbuddu’ dan 
memfungsikan Al-Qur’an untuk mendapat upah. Dengan demikian, tradisi mabbuddu’ 
dapat memperlihatkan dampak yang tidak menentu bagi masyarakat. Tradisi 
mabbuddu’ menuntun cara pandang masyarakat antara ekspresi religius dan 
keuntungan finansial. Selain itu tradisi mabbuddu’ terus dikembangkan di kalangan 
masyarakat terutama dalam melihatnya dari sisi-sisi positif. Oleh karena  itu, kajian 
yang masih di lakukan ini memiliki ketelitian yang perlu dikembangkan, terutama 
dalam ekspresi religius dan keuntungan finansial di masyarakat Bugis. Tradisi 
mabbuddu’ menjadi satu fenomena yang ingin diteliti dan dipahami secara objektif. 
Karena itu, dengan latar belakang yang telah disebutkan, penulis merasa tertarik untuk 
melakukan penelitian lebih mendalam mengenai tradisi mabbuddu’. Penelitian ini 
diharapkan dapat memberikan wawasan baru tentang manusia dalam menjalani 
kehidupan sehari-harinya, khususnya dalam kaitannya mabbuddu’ sebagai tradisi yang 
memiliki ekspresi religius dan tradisi yang memberikan keuntungan finansial. 

Sejauh ini, kajian-kajian tentang tradisi pembacaan Al-Qur’an untuk orang yang 
telah meninggal dunia telah ada dalam berbagai fokus. Di antaranya sebagian besar 
penelitian menyoroti aspek ritual keagamaan seperti mabbaca-baca, khataman, 
sima’an, dan takziah sebagai bentuk penghormatan dan pengiriman pahala kepada 
almarhum. Misalnya, studi oleh Yulia Safitri dan Suyato (Safitri dan Suyato 2022), 
Abshor (Abshor 2019), dan Romdani (Romdani 2021) menelusuri praktik pembacaan 
Al-Qur’an dalam konteks kematian sebagai bagian dari tradisi keislaman yang hidup di 
masyarakat. Penelitian lain seperti oleh Abrar (Abrar 2023) dan Siskareni (Siskareni 



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 281 
 

2019) mengangkat dimensi ekonomi dari praktik ini, yaitu pembacaan Al-Qur’an 
sebagai sumber penghasilan bagi para pembaca. Sementara itu, studi tentang tradisi 
kematian di Bugis dan Sulawesi Selatan oleh Misbah Hudri dan Muhammad Radya 
Yudantiasa (Hudri dan Yudantiasa 2018), Nur Rahmi (Rahmi 2019), dan Andi Fatihul 
Faiz Aripai (Aripai 2022) menekankan pentingnya adat dan ekspresi religius dalam 
ritual kematian, termasuk pembacaan surat-surat tertentu dan pelaksanaan upacara 
selama beberapa hari setelah pemakaman. Tradisi seperti Makkulhuwallah dan 
Mattampung menunjukkan bahwa pembacaan Al-Qur’an tidak hanya bersifat spiritual, 
tetapi juga menjadi bagian dari struktur sosial dan budaya masyarakat Bugis.  

Meskipun ada beberapa persamaan dengan kajian ini, namun dapat dilihat ini juga 
bahwa belum ditemukan penelitian yang secara khusus menelaah tradisi mabbuddu’ di 
Kabupaten Wajo sebagai tradisi lokal yang mengalami pergeseran nilai. Penelitian ini 
akan mengkaji dua aspek penting yang belum banyak dikaji, yakni ekspresi religius 
masyarakat dalam menjalankan tradisi mabbuddu’, serta dimensi keuntungan finansial 
yang menyertainya. Dalam konteks ini, pembacaan Al-Qur’an tidak hanya dipahami 
sebagai bentuk ibadah dan penghormatan kepada almarhum, tetapi juga sebagai 
aktivitas yang memiliki nilai ekonomi dan sosial. Penelitian ini juga memperhatikan 
dinamika perubahan masyarakat akibat modernisasi dan arus informasi, yang 
memengaruhi cara tradisi ini dipraktikkan dan dimaknai.  

Oleh karena itu, rumusan masalah disusun untuk mengkaji secara menyeluruh 
bagaimana pelaksanaan tradisi tersebut berlangsung di masyarakat Wajo, bagaimana 
ia dimaknai sebagai ekspresi religius sekaligus sumber keuntungan finansial, serta 
bagaimana resepsi terhadap teks-teks Al-Qur’an dan hadis tercermin dalam praktik 
mabbuddu’ dengan teori living Qur’an dan hadis. Penelitian ini dilandasi oleh asumsi 
bahwa tradisi mabbuddu’ di Kabupaten Wajo tidak hanya dijalankan sebagai bentuk 
penghormatan spiritual terhadap orang yang telah meninggal, tetapi juga telah 
mengalami pergeseran makna menjadi praktik sosial yang mengandung nilai ekonomi. 
Asumsi ini muncul dari pengamatan awal bahwa masyarakat tidak hanya menjalankan 
tradisi ini sebagai kewajiban keagamaan, tetapi juga sebagai bagian dari dinamika sosial 
yang dipengaruhi oleh kebutuhan ekonomi, perubahan budaya dan pemahaman lokal 
terhadap ajaran Islam. 
 
Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif dalam bentuk studi lapangan 
(field research). Penelitian ini juga menggunakan pendekatan fenomenologi (Qudsy 
dan Dewi 2018). Sumber data dan proses penelitian dilakukan pada lokasi khusus, yaitu 
terfokus Kabupaten Wajo. Data yang dikumpulkan berasal dari observasi, wawancara, 



282 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

dan dokumentasi (Subadi 2006). Dalam hal ini, observasi dan wawancara menjadi 
sumber data primer. Sedangkan, sumber sekunder berasal dari berbagai data pustaka 
(dokumen) yang relevan dengan topik yang dikaji, seperti Al-Qur’an, kitab hadis, buku, 
artikel, dan hasil studi (skripsi). Wawancara dilakukan secara semi terstruktur dengan 
beberapa informan yang terdiri dari delapan santri tahfiz yang biasanya ikut dalam 
pelaksanaan mabbuddu’, tiga tokoh agama (pembina tahfiz), dan dua masyarakat yang 
pernah mengadakan mabbuddu’. Pemilihan informan ini dengan cara purposive 
sampling berdasarkan tujuan penelitian dengan pertimbangan data saturasi. 
Wawancara penelitian ini dilaksanakan di empat lokasi, yaitu di Tahfiz As’adiyah 
Pattirosompe, rumah Pembina Santri Tahfiz, asrama santri Hisas Soppeng di Jl. A. 
Ninnong, dan Masjid Jami’ di Jl. KH. Muh. As’ad No. 79 Sengkang.  Adapun waktu 
penelitian dimulai pada tanggal 1 Agustus 2023 sampai tanggal 27 Oktober 2023. 

Data dianalisis dengan metode deskriptif-analisis dengan triangulasi (Miles dkk. 
2014) yaitu mengumpulkan, mengkondensasi, menyajikan data secara deskriptif, dan 
menarik kesimpulan tentang tradisi mabbuddu’ yang meliputi aspek ekspresi religius 
dan keuntungan finansial yang terkandung di dalamnya. Selanjutnya data dianalisis 
lebih lanjut dengan menggunakan teori living Qur’an dan hadis hingga sampai pada 
kesimpulan akhir. Berikut alur penelitian yang peneliti lakukan dalam penelitian ini: 
 

Gambar 1. Alur Penelitian 

 
Teori yang digunakan dalam penelitian ini adalah teori living Qur’an dan hadis 

(Qudsy dan Dewi 2018). Fokus kajian living Qur’an dan hadis terletak pada satu bentuk 
kajian atas fenomena praktik, tradisi, ritual, atau perilaku yang hidup di masyarakat 
yang memiliki landasannya dalam Al-Qur’an maupun hadis Nabi. Ada empat 
komponen yang perlu diperhatikan dalam kajian ini. Pertama, agen. Para agen yang 
menjadi penggerak perkembangan suatu tradisi tertentu. Agen dapat berupa orang 
dengan privilese tertentu di tempat atau lingkungan dia tinggal. Agen di sini dipahami 
sebagai orang yang memiliki akses kepada pengetahuan tertentu dan 

Analisis 
Living Quran 



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 283 
 

menyampaikannya kepada orang lain. Dalam bahasa Clifford Geertz, ia disebut pula 
cultural broker (Geertz 2020), seperti ustaz, tokoh agama, tokoh masyarakat, dan 
sebagainya.  Kedua, teks yang ditransmisikan. Transmisi merupakan satu ikhtiar untuk 
melihat bagaimana produksi praktik itu bermula. Dalam penelitian living Quran dan 
hadis, teks yang ditransmisikan, Al-Qur’an dan hadis, merupakan satu komponen 
penting yang perlu ditelusuri lebih lanjut. Teks yang dibawa oleh agen, kemudian 
diterima dan diamalkan oleh masyarakat dan menjadi satu pengamalan dalam bentuk 
tradisi  atau budaya. 

Ketiga, partisipan. Partisipan dalam hal ini komunitas masyarakat muslim yang 
menjadi pelaku tradisi. Dalam setiap tradisi atau fenomena budaya pasti terdapat 
sekelompok orang atau masyarakat yang menjalankan tradisi tersebut. Pelaku ini dapat 
menjadi informan dalam menemukan resepsi living Qur’an dan hadis. Keempat, simbol. 
Dalam sebuah tradisi atau fenomena budaya, khususnya yang berkaitan dengan praktik 
atau ritual keagamaan, tidak luput dari simbol-simbol yang memiliki makna tertentu. 
Simbol-simbol ini kemudian dapat diterjemahkan dengan cara menggambarkan aspek 
tertentu dari Islam yang global, lalu mengekspresikannya melalui terma, diksi, dan 
tindakan yang memiliki makna bagi budaya lokal (Qudsy dan Dewi 2018). Keempat 
komponen ini akan menjadi pisau analisis dalam penelitian ini untuk menemukan 
resepsi living Qur’an dan hadis dalam tradisi mabbuddu’. 

 
Mabbuddu’: Sebuah Fenomena Budaya  

Kata kebudayaan diturunkan dari kata budaya yang cenderung mengarah pada 
cara pikir manusia (Liliweri 2019). Secara istilah budaya merupakan pola atau cara 
hidup yang berkembang oleh sekelompok orang, kemudian diturunkan dari generasi ke 
generasi selanjutnya. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), budaya (culture) 
diartikan sebagai pikiran, adat istiadat, sesuatu yang sudah berkembang, sesuatu yang 
sudah menjadi kebiasaan yang sukar diubah. Dalam pemakaian sehari-hari, orang 
biasanya menyinonimkan pengertian budaya dengan tradisi (tradition). Dalam hal ini, 
tradisi diartikan sebagai kebiasaan masyarakat yang tampak (Pustaka 2005). 

Effat Al-Syarqawi mendefinisikan budaya dari pandangan agama Islam, Budaya 
merupakan suatu khazanah sejarah sekelompok masyarakat yang tercermin di dalam 
kesaksian dan berbagai nilai yang menggariskan bahwa suatu kehidupan harus 
memiliki makna dan tujuan rohani (Salsabila dan Rianti Jahera 2023). Andreas Eppink 
menyatakan bahwa budaya mencakup keseluruhan mengenai pengertian norma dan 
nilai sosial, serta ilmu pengetahuan (Hastuti dan Supriyadi 2020). Kemudian menurut 
Edward Burnett Tylor, budaya merupakan keseluruhan hal yang meliputi ilmu 
pengetahuan kesenian, kepercayaan, adat istiadat, hukum, perilaku dan kebiasaan yang 



284 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

didapatkan oleh seseorang di mana dirinya sebagai anggota masyarakat (Kamarudin 
2021). Oleh karena itu, budaya dapat diartikan sebagai suatu kebiasaan yang dilakukan 
secara terus-menerus dalam satu kelompok atau masyarakat yang di dalamnya terdapat 
makna dan tujuan tertentu. 

Salah satu fenomena budaya yang terjadi di Kabupaten Wajo, Sulawesi Selatan 
adalah fenomena mabbuddu’. Budaya yang terus-menerus dipertahankan dan 
diwariskan kemudian disebut sebagai tradisi. Mabbuddu’ merupakan tradisi yang 
dilakukan oleh orang Bugis, khususnya di Provinsi Sulawesi Selatan, jika ada seseorang 
yang meninggal dunia. Mabbuddu’ dilaksanakan dengan pembacaan Al-Qur’an sebagai 
bentuk doa bagi orang yang telah meninggal dengan niat pahalanya diperuntukkan 
kepada orang yang meninggal tersebut (Abshor 2019). Dalam hal ini, mabbuddu’ sebagai 
bagian dari budaya, disebut juga tradisi karena telah dilaksanakan dan dipelihara dari 
generasi ke generasi. 

Berdasarkan hasil wawancara yang peneliti lakukan pada santri, pembina/tokoh 
agama, dan masyarakat lokal ditemukan beberapa pendapat mengenai pengertian 
mabbuddu’ yang berdasarkan tiga hal, yaitu bacaan, tempat pelaksanaan, dan hasil yang 
diperoleh dari mabbuddu’. Pertama, berdasarkan bacaan yang dibaca, yaitu Al-Qur’an 
dan selain Al-Qur’an. Mustaqim, salah satu santri tahfiz menyatakan, “Mabbuddu’ itu 
salah satu kewajiban seseorang misalnya ada orang yang meninggal, wajib dingajikan 
(dibacakan Al-Qur’an) dan disampaikan (hingga) 30 juz,” (Novsar 2023). Begitu pula 
Hamzah, salah satu masyarakat lokal memaknai mabbuddu’ dengan datang mengaji 
pada hari tertentu bagi orang yang meninggal. Misalnya pada hari kedua atau hari 
ketiga, hari ketujuh, hari keempat puluh dan seterusnya. Hamzah menjelaskan, 
“Biasanya tradisi mabbuddu’ itu artinya kegiatan mengaji ramai-ramai untuk 
mendoakan orang yang meninggal,” (Hamzah 2023). Kedua pendapat ini menyatakan 
bahwa yang dibaca ketika mabbuddu’ adalah Al-Qur’an.  

Selain itu, dalam pelaksanaan mabbuddu’ kadang juga dibacakan selain Al-Qur’an, 
sebagaimana yang dinyatakan oleh Mustaqim, “Pelaksanaan mabbuddu’ boleh juga 
membaca Barzanji, dakwah, maupun tilawah,” (Novsar 2023). Sedangkan salah satu 
masyarakat, Fatimah, mengatakan, “Mabbuddu’ itu berasal dari Bahasa Bugis, 
massidekkah (bersedekah), artinya seseorang diminta untuk ngaji bersama, 
mengkhatamkan Al-Qur’an,” (Fatimah 2023). 

Kedua, tempat pelaksanaannya. Pelaksanaan kegiatan mabbuddu’ ada di tiga 
tempat, yaitu rumah duka, masjid atau musala, ataupun pada acara hajatan atau 
syukuran. Ahmad Syaiful, santri Tahfiz Masjid Jami’, mengatakan bahwa mabbuddu’ 
adalah sesuatu yang dilaksanakan ketika ada panggilan orang meninggal (keluarga 
orang yang meninggal)  (Syaiful 2023). Begitu pula dengan pendapat Suwardi, pembina 



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 285 
 

tahfiz sekaligus tokoh agama mengatakan bahwa mabbuddu’ itu artinya pengajian 
takziah, dipanggil untuk mengaji, tidak terlepas dari itu. Maka, diambillah istilah pergi 
mabbuddu’ yang artinya pergi mengaji takziah, atau ada nazarnya orang itu (Suwardi 
2023). Adapun Kamaluddin selaku pembina tahfiz atau tokoh agama berpendapat, 
“Tergantung dari ini maksudnya, kita kalau mengaji pelaksanaannya itu kalau orang 
meninggal, biasanya dipanggil ketika hari meninggalnya, satu hari, tiga, empat puluh 
sampai seratus hari setelah meninggalnya,” (Kamaluddin 2023). Ketiga pendapat di atas 
sepakat bahwa mabbuddu’ dapat dilaksanakan di rumah duka ketika ada undangan dari 
kerabat atau keluarga orang yang meninggal dunia.  

Mabbuddu’ tidak hanya dilaksanakan ketika ada orang yang meninggal, tetapi 
untuk acara lain juga dapat dilaksanakan. Misalnya, ketika ada acara hajatan atau 
syukuran, sebagaimana yang dikemukakan oleh Muhammad Akzan, santri tahfiz 
Masjid Jami’ al-Burhan mengatakan, “Mengkhatamkan Al-Qur’an untuk biasanya juga 
untuk orang yang sudah tidak ada, untuk juga keberuntungan orang kalau ada mau jadi 
dokter, didoakan. Biasa juga pengantin, malam tudang penni,”(Pratama 2023).  Senada 
dengan itu, Suwardi mengtakan, “Bukan saja orang meninggal, tapi istilahnya sebagai 
bentuk mensyukuri, mungkin rumah baru, aqiqah juga bisa,” (Suwardi 2023). 
Sedangkan menurut pendapat dari Hj. St. Fatimah, “Dalam satu keluarga bikin acara, 
acara makan-makan disertai dengan Barzanji. Barzanji itu suatu kegiatan merasa 
bersyukur kepada Allah karena isi dari Barzanji itu adalah sejarah Rasulullah,” (Fatimah 
2023). 

Ketiga, hasil yang diperoleh dari pelaksanaan mabbuddu’ ini ada dua bentuk, yaitu 
non-finansial dan finansial. Hasil yang berbentuk non-finansial berupa pahala 
pembacaan ditujukan kepada orang yang diniatkan (ṣāḥibul bait). Pendapat ini senada 
dengan yang disampaikan oleh Suwardi dan Hamzah bahwa jika misalnya pembacaan 
dilakukan untuk orang yang meninggal, pahala pembacaan ditujukan untuk 
almarhum/almarhumah. Suwardi mengatakan, “Mabbuddu’ adalah  istilah kata yang 
diistilahkan oleh santri tahfiz yang dimana awalnya dikatakan sebagai pengajian Al-
Qur’an dan istilah tersebut muncul pada tahun 2003 yang artinya mendoakan 
seseorang. Kalau yang meninggal misalnya almarhum-almarhumah dilimpahkan 
pahalanya ke situ,” (Suwardi 2023). Selanjutnya, Hamzah mengatakan, “Dengan 
membacakan ayat suci Al-Qur’an kepada almarhum, maka almarhum atau 
almarhumah akan terima pahalanya,” (Hamzah 2023). 

Lebih lanjut, informan juga memberikan tambahan bahwa ketika pelaksanaan 
mabbuddu’, mereka juga memperoleh hasil yang berbentuk finansial berupa amplop 
(honor atau upah berupa uang) atau tanda terima kasih lainnya. Muhammad Akzan 
mengatakan, “Tujuannya memang uang, itu yang salah karena tidak sama kalau kayak 



286 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

pergiki (seperti kita pergi) karena itu, bilang nanti juga, pergiki tidak ada ji 
amplop,”(Pratama 2023). Suwardi mengatakan, “Tapi biasa juga tidak dikasih amplop 
(setelah mabbuddu’), dikasih kue saja, dipanre (diberi makan),” (Suwardi 2023). Ada 
pula yang memaknai mabbuddu’ dengan sedekah. “Mabbuddu’ itu artinya dikasih 
sedekah dikasih pemberian berupa uang, dibuddu’ toh artinya dikasi sedekah,” ujar 
Hamzah (Hamzah 2023). Hasil yang diperoleh berupa amplop maupun tanda terima 
kasih lainnya kemudian disebut dengan buddu’ dan kegiatan yang memperoleh buddu’ 
tersebut disebut mabbuddu’. 

Berdasarkan ketiga komponen di atas, fenomena mabbuddu’ pada dasarnya 
merupakan praktik lama dalam masyarakat Bugis yang kemudian mendapatkan istilah 
baru sekitar awal tahun 2000-an. Belum ada catatan tertulis pasti tahun berapa 
mabbuddu’ pertama kali dipraktikkan dan siapa pencetusnya. Namun, berdasarkan 
penuturan tokoh agama, istilah mabbuddu’ mulai digunakan oleh kalangan santri tahfiz 
pada tahun 2003-2005 untuk menyebut kegiatan pembacaan Al-Qur’an secara 
berjamaah, terutama pada acara takziah (Suwardi 2023). Meskipun istilahnya tergolong 
baru, praktik inti berupa membaca Al-Qur’an untuk orang meninggal telah berlangsung 
jauh sebelumnya dan mengakar dalam adat Bugis yang dikenal dengan massidekkah 
(bersedekah) (Fatimah 2023). Hal ini memperlihatkan bahwa mabbuddu’ merupakan 
bentuk Islamisasi budaya lokal, di mana bacaan Al-Qur’an dipadukan dengan 
kebiasaan bersedekah dalam rangka memperkuat solidaritas sosial. 

Tujuan awal dilakukannya mabbuddu’ adalah menghadiahkan pahala bacaan Al-
Qur’an kepada orang yang meninggal, sekaligus menjadi sarana kebersamaan 
masyarakat dalam menguatkan keluarga yang berduka. Motif lain yang juga tampak 
adalah fungsi sosial-budaya, yaitu mempererat hubungan kekeluargaan dan 
menghadirkan semangat gotong-royong dalam nuansa religius. Dengan demikian, 
mabbuddu’ bukan hanya bernilai ibadah, tetapi juga berfungsi sebagai wadah sosial 
yang mempererat solidaritas serta menjaga kekukuhan kebersamaan dalam 
masyarakat Bugis. 

Ada beberapa faktor yang menyebabkan mabbuddu’ terus dipertahankan hingga 
kini. Pertama, faktor religius, yakni keyakinan bahwa pahala bacaan Al-Qur’an sampai 
kepada almarhum. Kedua, faktor sosiologis karena masyarakat Bugis memerlukan 
wadah kebersamaan dalam menghadapi momen duka maupun syukuran. Ketiga, faktor 
budaya sebab mabbuddu’ telah melekat pada identitas lokal dan menjadi bagian dari 
pangadereng (tata nilai adat Bugis). Keempat, faktor ekonomi karena dalam praktiknya 
mabbuddu’ juga melibatkan pemberian sedekah berupa makanan atau amplop kepada 
pembaca Al-Qur’an, sehingga menambah insentif bagi keberlanjutan tradisi ini. 



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 287 
 

Adapun perbedaan antara mabbuddu’ pada masa awal dengan praktik di masa kini 
cukup signifikan. Pada mulanya, mabbuddu’ hanya dilaksanakan secara sederhana di 
rumah duka dengan fokus utama pada pembacaan Al-Qur’an bagi orang yang 
meninggal. Saat itu, dimensi sedekah lebih bersifat simbolik dan tidak terikat pada 
pemberian materi tertentu. Namun, seiring perkembangan, mabbuddu’ kini mengalami 
perluasan makna dan praktik. Ia tidak lagi terbatas pada acara takziah, tetapi juga 
dilaksanakan pada berbagai momentum seperti hajatan, syukuran, bahkan perayaan 
tertentu. Selain itu, kegiatan ini kini juga kerap disertai dengan Barzanji, dakwah, 
tilawah, dan adanya pemberian buddu’ (amplop atau sedekah), sehingga semakin 
berlapis fungsi—baik spiritual, sosial, maupun ekonomi. 

Perubahan tersebut dapat dijelaskan melalui beberapa faktor: dinamika sosial-
ekonomi masyarakat yang semakin mapan, kebutuhan akan sarana religius yang lebih 
variatif, serta adanya proses adaptasi budaya Islam dengan kearifan lokal Bugis. Dengan 
demikian, mabbuddu’ adalah tradisi yang hidup, yang tidak hanya merefleksikan 
keyakinan keagamaan, tetapi juga menunjukkan kemampuan masyarakat Bugis untuk 
menjaga, menyesuaikan, dan mengembangkan warisan budaya sesuai dengan konteks 
zamannya.  

Tahapan Pelaksanaan Mabbuddu’ 
Mabbuddu’ yang dilaksanakan di Kabupaten Wajo tidak secara langsung 

dilaksanakan begitu saja, tetapi melalui dua tahap yaitu tahap perencanaan dan 
pelaksanaan. Tahap perencanaan adalah tuan rumah (ṣāḥibul bait) merencanakan 
kegiatan yang akan dilaksanakan beserta rangkaiannya. Termasuk di dalamnya, 
perencanaan untuk memanggil santri tahfiz maupun masyarakat pada umumnya 
untuk membacakan Al-Qur’an maupun selain Al-Qur’an pada kegiatan tersebut. 
Selanjutnya adalah tahap pelaksanaan, yang dibagi menjadi tiga, yaitu kegiatan awal, 
inti, dan akhir. Kegiatan awal, yakni pembina  tahfiz yang telah mendapat panggilan 
dari ṣāḥibul bait kemudian menyiapkan dan memanggil beberapa santri tahfiz yang 
akan diutus untuk mengikuti kegiatan tersebut. Santri yang dipanggil biasanya 
berkisar 10 sampai 30 orang. 

Adapun kegiatan inti dimulai dengan tokoh agama (Pembina Tahfiz) yang 
bertindak sebagai pemimpin membagi dan menentukan bacaan Al-Qur’an kepada 
santri tahfiz. Umumnya bacaan dibagi berdasarkan juz dalam Al-Qur’an. Selanjutnya, 
tokoh agama membaca basmalah dan menyebutkan niat pembacaan Al-Qur’an yang 
biasanya ditujukan sesuai dengan yang diinginkan ṣāḥibul bait. Misalnya ia 
mengatakan, “Bismillahirrahmanirrahim. Bacaan yang akan dibacakan ini pahalanya 
akan diperuntukkan kepada (nama almarhum ataupun almarhumah) agar tenang di 



288 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

sisi Allah Swt.” Santri kemudian mengikuti sesuai arahan dan mulai membaca atau 
mengkhatamkan Al-Qur’an sebagaimana yang telah dibagikan.  

Selanjutnya, kegiatan akhir, termasuk di dalamnya pembacaan doa yang akan 
ditujukan kepada seseorang yang telah diniatkan di awal atau bentuk rasa syukur atas 
nikmat yang telah diberikan oleh Allah Swt. Kemudian dilanjutkan dengan  makan 
bersama. Namun, makan bersama ini bersifat fleksibel, yakni adakalanya diadakan di 
akhir dan adakalanya di awal kegiatan, tergantung dari keinginan ṣāḥibul bait. Setelah 
rangkaian kegiatan selesai, ṣāḥibul bait biasanya akan memberikan tanda terima kasih 
kepada santri tahfiz dan pembina serta masyarakat, baik berupa uang maupun 
selainnya.  

Berdasarkan uraian di atas dapat dilihat bahwa tahapan pelaksanaan ini tidak 
bersifat kaku, dalam artian bahwa secara umum yang dilaksanakan biasanya 
sebagaimana yang telah disebutkan di atas. Namun, hal ini juga akan disesuaikan 
berdasarkan kondisi dan situasi maupun tema acara yang berlangsung 

 

 
Gambar 2. Pelaksanaan mabbuddu’ 

Mabbuddu’ dalam Kacamata Islam dan Sejarahnya 
Fenomena mabbuddu’ sebagai tradisi membaca Al-Qur’an untuk orang yang wafat 

sesungguhnya memiliki akar dalam ajaran Islam, terutama dalam konsep 
menghadiahkan pahala amal ibadah kepada orang lain. Tradisi ini menunjukkan 
adanya hubungan erat antara bacaan Al-Qur’an dan doa bagi orang yang meninggal 
(māyit) dengan semangat sosial masyarakat Bugis dalam memperkuat solidaritas. 

Dalam tinjauan sejarah, pada masa Nabi Muhammad, tidak ada riwayat yang 
secara eksplisit memerintahkan pembacaan Al-Qur’an untuk orang yang meninggal. 
Namun, hadis riwayat Muslim No. 1004 menjelaskan bahwa doa dan sedekah atas 
nama māyit sampai pahalanya. Seorang wanita bertanya tentang ibunya yang wafat 



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 289 
 

dan belum sempat berwasiat, Nabi menjawab bahwa sedekah yang dilakukan atas 
nama ibunya tetap berpahala (al-Naisaburi 2009). Praktik doa dan bacaan Al-Qur’an di 
sisi kubur mulai dikenal sejak masa sahabat. Ibn Umar, misalnya, berwasiat agar 
dibacakan awal dan akhir surah Al-Baqarah di dekat kuburnya (Fatmawati 2014). Pada 
masa tabiin, tradisi ini semakin meluas, terutama di Kufah dan Basrah, di mana bacaan 
Al-Qur’an di sisi kubur menjadi ekspresi doa dalam masyarakat Muslim. 

Memasuki periode ulama mazhab, perdebatan tentang bacaan Al-Qur’an bagi 
māyit semakin kompleks. Ulama Hanafi membolehkan dengan dasar qiyas: jika doa 
dan sedekah saja sampai, bacaan Al-Qur’an lebih utama. Ulama Maliki lebih berhati-
hati, meski praktik ini tetap ada di masyarakat. Imam Syafi’i awalnya berpandangan 
pahala bacaan Al-Qur’an tidak sampai, tetapi ulama Syafi’iyyah setelahnya seperti 
Imam Nawāwiy dan Imam as-Suyuṭiy membolehkan dengan syarat adanya niat. 
Sedangkan Imam Aḥmad bin Ḥanbal dari mazhab Ḥanbali dengan tegas 
membolehkan, bahkan menyebut bahwa seluruh amal ibadah dapat dihadiahkan 
untuk māyit. 

Pokok perdebatan ulama meliputi dua hal. Pertama, apakah pahala bacaan Al-
Qur’an benar-benar sampai kepada māyit, dengan surah An-Najm (53): 39 sebagai dalil 
penolakan dan qiyas doa serta sedekah sebagai dalil pembolehan. Kedua, mengenai 
tempat pelaksanaannya: apakah hanya di kuburan atau juga bisa di rumah dan tempat 
lain. Dari perdebatan ini, lahirlah spektrum pandangan yaitu sebagian menolak 
dengan alasan tidak ada dalil eksplisit, sementara sebagian lain menilainya sebagai 
bid’ah hasanah karena mengandung nilai kebaikan, doa, dan ukhuah. 

Beberapa tokoh penting turut memperkuat eksistensi tradisi ini. Ibn Qayyim al-
Jauziyyah menegaskan bahwa pahala bacaan Al-Qur’an dapat sampai kepada māyit. 
Imam Nawawiy dan Imam as-Suyuṭiy memberikan legitimasi melalui konsep bid’ah 
hasanah. Ibn Taimiyah membolehkan, meski menekankan bahwa hal itu bukan 
kewajiban. Penulis menyimpulkan bahwa mabbuddu’ bukan semata tradisi lokal Bugis, 
melainkan bagian dari dialektika panjang umat Islam dalam memahami relasi antara 
amal, doa, dan solidaritas sosial. Praktik ini menemukan dasar keagamaannya dalam 
semangat doa dan tersampaikannya pahala amal ibadah kepada orang lain, serta 
memiliki legitimasi historis sejak masa sahabat hingga ulama mazhab. Walaupun 
terdapat perbedaan pandangan, mayoritas Muslim di Indonesia, khususnya pengikut 
mazhab Syafi’i, menerima dan mempraktikkannya sebagai amal ibadah yang 
berpahala sekaligus sarana mempererat ikatan sosio-religius. 

 

 



290 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

Mabbuddu’ sebagai Fenomena Living Qur’an dan Hadis 
Ada empat aspek yang perlu diperhatikan untuk melihat resepsi living Qur’an dan 

hadis, yaitu agen, teks yang ditransmisikan, partisipan, dan simbol. Agen yang berperan 
di sini adalah pembina tahfiz/tokoh agama. Teks yang ditransmisi dan 
ditransformasikan, di sini akan dilakukan penelusuran secara substansi berdasarkan 
bentuk-bentuk kegiatan yang mengarah kepada dalil-dalil agama, baik berupa dalil Al-
Qur’an maupun dalil hadis yang berbicara tentang Al-Qur’an. Partisipan yang meliputi 
santri tahfiz dan masyarakat, namun yang sering dilibatkan dalam kegiatan mabbuddu’ 
adalah santri tahfiz. Kemudian, objek atau item yang berfungsi sebagai simbol dan 
memiliki signifikansi tersendiri dalam pelaksanaan mabbuddu’. 

Pertama, agen. Agen yang dimaksud dalam kajian ini adalah pembina tahfiz atau 
tokoh agama. Pembina tahfiz atau tokoh agama merupakan seseorang yang menjadi 
pemeran utama dalam tradisi-tradisi keagamaan yang dilakukan oleh masyarakat. 
Dalam pandangan masyarakat, pembina tahfiz atau tokoh agama merupakan salah satu 
tokoh penting jika masyarakat melaksanakan tradisi mabbuddu’. Posisi pembina tahfiz 
atau tokoh agama dalam tradisi ini memiliki banyak peran penting. Dimulai dengan 
cara masyarakat lebih dahulu menghubungi pembina tahfiz untuk memanggil atau 
menentukan beberapa santrinya untuk melaksanakan tradisi mabbudddu’. Kemudian, 
dilanjutkan dengan pembina membagikan Al-Qur’an per juz untuk santri. Setelah itu, 
pembina tahfiz serta santri tahfiz membuka Al-Qur’an per juz nya masing-masing dan 
dimulai oleh pembina tahfiz membacakan niat untuk yang ingin diniatkan agar pahala 
bacaannya sampai kepada orang yang telah diniatkan. 

Kedua, teks yang ditransmisi dan ditransformasikan. Beberapa prosesi yang 
dilakukan dalam kegiatan mabbuddu’ adalah pengkhataman Al-Qur’an, pembacaan 
doa untuk orang yang telah diniatkan. Pembacaan tersebut dilakukan dalam tradisi ini 
karena sebagai warga atau masyarakat mempercayai bahwa bacaan yang dibaca 
pahalanya akan sampai kepada orang yang telah diniatkan. Sebagaimana sabda 
Rasulullah saw. dari Abu Hurairah r.a.: 

ʜٍ صَ 
َ
ʘَعُ بِهِ وَو

َ
تَف

ْ
مٍ يُˏ

ْ
ل ِ˟ ةٍ Ɂَارِيَةٍ وَ

َ
ةٍ مِنْ صَدَق

َ
ȴث

َ
Ȳ

َ
ȯ مِنْ ث

َّ
ȭِإ ʞُ

ُ
ʙَطَعَ عَم

َ
ق
ْ
 ان

ُ
Ƚَان

ْ
Ȼȱِ

ْ
ȭإذَا مَاتَ اʞ

َ
ʘ الِحٍ يَدْعُو  

"Jika seseorang meninggal dunia, maka terputuslah amalannya kecuali tiga perkara 
(yaitu): sedekah jariyah, ilmu yang dimanfaatkan, dan doa anak yang sholeh." 
(Riwayat Muslim No. 3084). 

Dalam hadis riwayat Muslim di atas, Nabi saw. menggunakan lafaz “walad ṣāliḥ 
yad’ū lah”. Secara linguistik, kata walad lebih umum dibanding ibn, mencakup anak 
laki-laki maupun perempuan, keturunan dekat maupun jauh (Abadi 2009, 385). Imam 
An-Nawawi dalam Syarḥ Shahih Muslim menjelaskan bahwa yang dimaksud walad 



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 291 
 

ṣāliḥ adalah anak kandung yang dididik dalam kebaikan sehingga doa mereka 
bermanfaat bagi orang tua (al-Naisaburi 2009). Sejalan dengan itu, Ibnu Ḥajar al-
Asqalāniy dalam Fatḥ al-Bārī menekankan bahwa doa anak saleh mengalirkan pahala 
kepada orang tua karena adanya ikatan nasab (Asqalani 2000). Sementara itu, al-
Qurthubi dalam al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān menafsirkan bahwa istilah walad dapat 
mencakup keturunan yang lebih luas, termasuk cucu, sehingga maknanya tidak 
terbatas pada anak biologis saja (al-Qurthubi, Fathurrahman, dan Hotib 2007). 

Di sisi lain, sebagian ulama memperluas makna walad tidak hanya sebatas anak 
biologis, tetapi juga anak didik atau generasi penerus yang lahir dari bimbingan seorang 
guru. Pemaknaan ini sejalan dengan pandangan ulama Bugis Anre Gurutta Abu Nawas 
Bintang sebagaimana yang dikutip oleh Kamaluddin sebagai agen saat dimintai 
keterangan yang membedakan penggunaan walad dan ibn; walad mencakup anak saleh 
secara luas, termasuk murid yang mampu membaca Al-Qur’an dan mendoakan 
gurunya, sedangkan ibn hanya merujuk kepada anak kandung. Jika hadis Nabi itu 
mengatakan ibnun ṣāliḥ yad’ū lah akan memiliki arti yang sempit, karena hanya 
merujuk kepada anak kandung. Jadi, untuk seseorang yang tidak memiliki anak 
kandung tidak ada yang bisa mendoakannya (Kamaluddin 2023). Dengan demikian, 
pemakaian kata walad dalam hadis ini memberikan dimensi inklusif bahwa manfaat 
doa tidak terbatas pada hubungan biologis semata, tetapi juga dapat mengalir dari 
anak-anak spiritual yang lahir dari pendidikan dan pengasuhan seorang muslim. 

Ada pula dalil Al-Qur’an yang berisikan tentang larangan memperjualbelikan Al-
Qur’an: 

وْن
ُ
اتَّق

َ
اِيَّايَ ف ȴۖ وَّ

ً
Ȳْلِي

َ
مَنًا ق

َ
ʁْ ث ʬِٰي

ٰ
ɄُɊَȾْوْا بِا

َ
ȹ ȯ

َ
ȭَو 

Janganlah kamu menukarkan ayat-ayat-Ku dengan harga murah dan bertakwalah 
hanya kepada-Ku. (QS. Al-Baqarah: 41) 

Ayat di atas menjelaskan tentang larangan untuk tidak memperjualbelikan ayat-
ayat Allah, apalagi dengan cara menukarnya dengan harga yang murah. Dalam tafsir 
klasik, Ibn Kaṡīr (Ibn Katsir 2007) dan Aṭ-Ṭabariy (Al-Tabari 1954) menafsirkan larangan 
ini sebagai teguran terhadap Bani Israil yang menyembunyikan kebenaran kitab 
mereka demi keuntungan materi. Al-Maragiy memperluas tafsiran ini bahwa setiap 
bentuk eksploitasi ayat Allah untuk kepentingan duniawi, baik dalam bentuk jual-beli 
hukum maupun menjadikan ayat Al-Qur’an sebagai alat komersialisasi adalah 
perbuatan tercela (Al-Maraghi 1974). 

Dijelaskan pula oleh Hj. St. Fatimah bahwa seseorang yang pergi mengaji 
dikarenakan unsur terpaksa ataupun hanya karena unsur riyā’ maka pahala atau berkah 



292 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

dari bacaan Al-Qur’annya itu tidak ada. Sebagaimana terdapat dalam ayat Al-Qur’an 
surah al-Baqarah ayat 264  

 َّʤʚرِئَاۤءَ ا ʞٗ
َ
ʘيْ يُنْفِقُ مَاʛِ

َّ
ʘʎ

َ
ʍ ۙذٰى

َ
ȯ

ْ
ȭمَنِّ وَا

ْ
مْ بِال

ُ
تِك

ٰ
وْا صَدَق

ُ
ȯ تُبْطِل

َ
ȭ وْاʤَُم

ٰ
ʨَْʧʛِ ا

َّ
ʘيُّهَا ا

َ
ȯ يُؤْمِنُ يǂا

َ
ȭَاسِ و

هٗ 
َ
ɄɊَكَ

َ
 ف

ٌ
صَابَهٗ وَابِل

َ
ا
َ
ʥْهِ تُرَابٌ ف

َ
ʪ َ˟ وَانٍ 

ْ
مَثَلِ صَف

َ
ʞٗ ك

ُ
ʙَمَث

َ
خِرِۗ ف

ٰ
ȯ

ْ
ȭيَوْمِ ا

ْ
ِ وَال

ƾ
˔   بِاالله

ٰ
˞ َ˟  

َ
دِرُوْن

ْ
ȯ يَق

َ
ȭ  ۗاʜً

ْ
ʙَص

فِرِيْنَ  
ٰ
ك

ْ
ʖوْمَ ا

َ
ق

ْ
ȯ يَهْدِى ال

َ
ȭ ُ ƾ

سَبُوْاۗ  وَاالله
َ
ا ك ɦْءٍ ممَِّّ

َ
ɴ  

Wahai orang-orang yang beriman, jangan membatalkan (pahala) sedekahmu 
dengan menyebut-nyebutnya dan menyakiti (perasaan penerima), seperti orang 
yang menginfakkan hartanya karena riya (pamer) kepada manusia, sedangkan dia 
tidak beriman kepada Allah dan hari Akhir. Perumpamaannya (orang itu) seperti 
batu licin yang di atasnya ada debu, lalu batu itu diguyur hujan lebat sehingga 
tinggallah (batu) itu licin kembali. Mereka tidak menguasai sesuatu pun dari apa 
yang mereka usahakan. Allah tidak memberi petunjuk kepada kaum kafir. 

Ayat di atas menjelaskan bahwa Allah telah memerintahkan kepada hambanya 
jangan mengerjakan sesuatu dengan maksud untuk riyā’. Seperti batu licin yang di 
atasnya terdapat tanah, lalu ditimpa oleh hujan yang sangat lebat. Maka batu licin 
tersebut akan bersih dan tidak ada lagi pasir di atasnya. Maksudnya adalah tidak ada 
pahala yang diperoleh jika dilakukan dengan unsur riyā’. Melainkan seseorang harus 
mengerjakan suatu perbuatan disertai dengan keikhlasan, maka pahalanya akan terus 
menetap dalam diri seseorang (Fatimah 2023). 

Jika dikaitkan dengan mabbuddu’, ayat ini berkenaan dengan etika antara tuan 
rumah dan tamu (santri tahfiz atau masyarakat). Dalam mabbuddu’, niat santri yang 
dipanggil mengaji adalah untuk mendapatkan pahala dari membaca Al-Qur’an dan 
atau menunaikan amanah dari gurutta, namun apabila setelahnya mendapat 
keuntungan, hal tersebut dimaknai sebagai “bonus”, tanpa mematok harga yang spesifik 
(Hafis 2023). Adapun bagi tuan rumah, doa (pahala) melalui bacaan Al-Qur’an akan 
bermanfaat baginya (bagi orang yang didoakan atau almarhum) jika pemberian dalam 
mabbuddu’ diniatkan dengan tulus karena Allah Swt., maupun diniatkan sebagai amal 
jariah. Dalam artian, pahala dari bacaan Al-Qur’an pada pelaksanaan mabbuddu’ akan 
terjaga dan tidak akan luntur apabila niat dari keduanya adalah ikhlas tanpa unsur 
keriyaan. 

Ketiga, partisipan atau pelaku yang meliputi santri tahfiz dan masyarakat. 
Biasanya, pembacaan Al-Qur’an dan Barzanji dibaca oleh masyarakat dan santri tahfiz. 
Namun, kebanyakan masyarakat lebih sering memanggil santri tahfiz untuk 
mabbuddu’. Dalam pelaksanaan tradisi mabbuddu’ santri tahfiz dan masyarakat 



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 293 
 

beramai ramai mengkhatamkan Al-Qur’an dan membacakan doa agar pahalanya 
sampai kepada yang diniatkan. Sebagaimana hadis yang telah ditransmisikan di atas, 
bahwa masyarakat meyakini bahwa santri tahfiz dapat dianggap sebagai waladun ṣāliḥ 
yad’ū lah yang doanya untuk seseorang atau apa pun yang diniatkan akan diterima di 
sisi Allah Swt. 

Keempat, benda atau barang yang menjadi simbol memiliki makna tersendiri 
dalam tradisi mabbuddu’. Terdapat dua hal yang menjadi simbol dalam tradisi 
mabbuddu’, yaitu kitab suci Al-Qur’an yang digunakan untuk mengkhatamkan Al-
Qur’an untuk si mayyit, serta amplop sebagai tanda terima kasih untuk para santri 
tahfiz dan masyarakat.  

Al-Qur’an di sini muncul sebagai simbol dalam aspek ekspresi religius yang 
menggambarkan bahwa tradisi ini merupakan suatu ritual keagamaan yang dihidupkan 
dalam masyarakat. Adapun aspek keuntungan finansial dalam mabbuddu’ disimbolkan 
dengan amplop (yang biasanya berisi uang) maupun tanda terima kasih lainnya.  
Berdasarkan hasil wawancara dengan agen dan partisipan, ditemukan bahwa 
memberikan amplop kepada orang yang telah mengkhatamkan Al-Qur’an untuk orang 
yang telah meninggal, bukan bagian dari memperjualbelikan Al-Qur’an, melainkan 
hanyalah sebagai bentuk tanda terima kasih karena telah meluangkan waktu untuk 
mengkhatamkan Al-Qur’an dan mendoakan orang yang telah meninggal dunia. Selain 
itu,  amplop yang didapat dari hasil mabbuddu’ merupakan suatu keuntungan finansial 
yang bermanfaat bagi para santri. Masyarakat yang memberikan amplop kepada 
seseorang yang mabbuddu’ menganggapnya sebagai sedekah. 

Mabbuddu’ sebagai Ekspresi Religius  
Mabbuddu’ merupakan pembacaan Al-Qur’an pada umumnya dinilai sebagai 

ekspresi religius (Abshor 2019). Dalam artian, orang yang membaca Al-Qur’an hanya 
menjadikannya sebagai ibadah, yaitu antara seorang hamba dengan Tuhannya tanpa 
dicampuri motif tertentu. Begitu pula dengan pembacaan Al-Qur’an untuk seseorang 
yang sudah meninggal, pembacaan diniatkan agar pahala yang didapatkan mengalir 
kepada orang yang dibacakan tersebut (Abrar 2023). 

Lebih lanjut, mabbuddu’ sebagai ekspresi religius jika didasarkan pada tujuan 
pembacaan Al-Qur’an atau lainnya terbagi menjadi tiga tujuan. Pertama, niat (pahala) 
bagi orang yang diniatkan (ṣāḥibul bait). Sebagaimana yang telah dikatakan oleh 
Kamri, “Tidak ada masalah, kalau memang profesinya seperti itu, misalnya 
penceramah (dai) toh , atau memang penghafal yang selalu pergi mengaji, pahalanya 
diperuntukkan kepada orang yang mati,” (Kamri 2023). Senada dengan yang 
diungkapkan oleh Suwardi, “Menurutku dalam ahlusunah khususnya di Asy’ariyah, 



294 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

dipahami bahwa pahala yang dibacakan itu sampai kepada yang ditujukan. Misalnya 
anaknya tidak mampu untuk membacakan (Al-Qur’an), lalu dipanggillah (santri 
tahfiz) untuk membantu membacakan Al-Qur’an,” (Suwardi 2023). 

Kedua, doa (keselamatan di dunia akhirat). Seperti yang telah dikatakan oleh 
Mustaqim Novsar, “Kita akan mendoakan semoga almarhum diterima segala amal 
ibadahnya,” (Novsar 2023). Selanjutnya Muhammad Akzan mengatakan, “Setelah 
membaca Al-Qur’an, kita akan mendoakan semoga almarhum diterima segala amal 
ibadahnya,” (Pratama 2023). Setelah pembacaan Al-Qur’an 30 Juz selesai, biasanya 
akan dibacakan doa keselamatan bagi tuan rumah, atau untuk orang yang telah 
meninggal (dalam acara takziah), tergantung dari tujuan mereka melaksanakan 
mabbuddu’.  

Ketiga, syukur (mensyukuri nikmat yang diberikan Allah Swt.). Sebagaimana yang 
telah dikemukakan sebelumnya bahwa seiring berjalannya waktu, mabbuddu’ tidak 
hanya dilaksanakan dalam acara takziah, tetapi juga mengalami perkembangan, 
misalnya dalam hajatan pernikahan, pindahan ke rumah baru, atau acara syukuran 
lainnya. Seperti yang dikatakan oleh Suwardi, “Untuk bentuk kesyukuran karena 
pindah rumah yah kita niatkan, dimintakan  untuk membuka pengajian itu diminta 
kepada seluruh ananda untuk  pahalanya baca Al-Qur’an kita dilimpahkan untuk 
sebagai bentuk kesyukuran,” (Suwardi 2023). 

Nilai ekspresi religius (agama) dapat kita lihat di dalam tradisi mabbuddu’. Pada 
tradisi ini terdapat bentuk permohonan doa kepada Allah Swt. yang dipimpin oleh 
orang tertentu untuk mendoakan seseorang yang telah meninggal itu atau mendoakan 
orang yang mengadakan syukuran dalam suatu acara tertentu. Hal ini merupakan 
suatu ibadah kepada Allah Swt. dengan meyakini bahwa hanya kepada-Nya manusia 
memohon pertolongan dan meminta. 

Mabbuddu’ sebagai Pendukung Finansial Santri  
Mabbuddu’ dalam posisinya sebagai pendukung finansial dapat dikategorikan 

menjadi dua. Pertama, sebagai pendukung biaya hidup yang bersifat primer, seperti 
untuk membantu membeli makan, sebagaimana yang dikatakan oleh Kamri, “Kalau 
bagi ustaz atau bagi santri, manfaatnya kalau misalnya tidak ada uangnya atau uang 
belanjanya sudah berkurang ya itulah yang menambah-nambah uang belanja bagi 
santri atau bagi seorang ustaz,” (Kamri 2023). Begitu pun mabbuddu’ juga dapat 
membantu dalam biaya pendidikan, sebagaimana yang dikatakan oleh Muhammad 
Akzan, “Kalau kayak ada yang mau dipergi (misalnya ingin pergi ke suatu tempat) atau 
kadang kayak mau kasian membayar (ada yang harus dibayarkan) anak-anak terus ada 
orang yang memanggil mengaji, sebutmi itu (mereka mengatakan) bilang 



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 295 
 

alhamdulillah, ditanya saja, bilang ini pung kasian mauki membayar tidak ada uangnya 
ini,”(Pratama 2023). 

Kedua, pendukung biaya hidup yang bersifat sekunder, seperti untuk menambah 
uang jajan, sebagaimana yang dikatakan oleh Hamzah, “Bahwa tentu dengan datang 
mabbuddu’ anak-anak santri terutama kalau anak santri yang diundang bisa ada 
tambahan untuk uang jajannya,” (Hamzah 2023). Seperti yang dikatakan juga oleh 
Ahmad Zaky, “Jadi di sini orang kalau ada uang jajannya hasil buddu’ itu,” (Zaky 2023). 

Selain itu menurut Kamaluddin, “Sebagian segelintir santri juga begitu. Dia terlalu 
mengutamakan buddu’-nya itu, tergantung amplopnya itu, dia tidak terlalu memikirkan 
bacaannya, dan ini juga menjadi bumerang bagi mereka,” (Kamaluddin 2023). Suwardi 
mengatakan, “Si pemilik acara ini, tuan rumah ini, hanya membayar waktu kita yang 
terbuang, bukan suatu pekerjaan hanya dimintai suatu pertolongan. Artinya kita tidak 
pasang tarif. Kalau kita pasang tarif baru itu diperjualbelikan, Nak,” (Suwardi 2023). 
Hamzah selaku masyarakat juga mengatakan, “Tidak begitu, karena dalam praktik 
mabbuddu’ tidak ada tarif yang ditetapkan tergantung masyarakat yang memanggilnya, 
tergantung berapa sedekah sehingga kalau dikatakan mencari keuntungan finansial 
untuk menghidupi biaya hidupnya, itu tidak, karena tidak ada tarif di dalamnya,” 
(Hamzah 2023).  

Berdasarkan uraian di atas terlihat jelas aspek dukungan finansial dari kegiatan 
mabbuddu’. Dalam hal ini, hasil dari mabbuddu’ yang berupa uang jelas memberikan 
pengaruh dalam finansial pelakunya, terkhusus kepada santri tahfiz yang sering kali 
dipanggil untuk melaksanakan mabbuddu’. Mabbuddu’ sebagai pendukung finansial 
yakni kegiatan mabbuddu’ ini dijadikan sebagai salah satu kegiatan yang menghasilkan 
gaji bagi para santri tahfiz yang menjadi pelaku utama dalam membaca Al-Qur’an. 
Sampai ada istilah yang mengatakan bahwa “Tau mate pa tuo ka (Orang meninggal yang 
membuat saya hidup)” (Marwah Syam 2023). Maksudnya adalah ketika mendapatkan 
hasil dalam kegiatan mabbuddu’, hasil tersebut yang digunakan untuk menghidupi 
kesehariannya. Namun, harus digaris bawahi bahwa hasil dari mabbuddu’ tidak hanya 
berupa uang, akan tetapi juga ada tanda terima kasih lainnya seperti makanan, yang 
mana juga memberikan pengaruh dengan membantu kesejahteraan hidup para santri. 

Kesimpulan  
Mabbuddu’ di Kabupaten Wajo mengalami perkembangan dalam pemaknaan dan 

pelaksanaannya. Kegiatan yang awalnya dilakukan dalam bentuk pembacaan Al-
Qur’an dalam acara takziah kematian, kemudian berkembang menjadi satu bentuk 
fenomena budaya yang dipertahankan dan diwariskan sehingga menjadi tradisi. Dalam 
pelaksanaan mabbuddu’ memiliki nilai ekspresi religius yang didasarkan pada tiga 



296 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

tujuan, yaitu pahala pembacaan diniatkan bagi ṣāḥibul bait, doa keselamatan dunia dan 
akhirat, serta rasa syukur. Selain itu, mabbuddu’ juga memiliki manfaat timbal balik 
yang diterima oleh para santri dalam hal pendukung finansial mereka.  

Berdasarkan resepsi living Qur’an dan hadis, ditemukan bahwa aspek ekspresi 
religius dan keuntungan finansial yang terdapat dalam tradisi mabbuddu’ memiliki 
landasan teologis yang jelas sebagaimana tercantum dalam Al-Qur’an dan hadis Nabi. 
Tradisi mabbuddu’ sebagai satu bentuk resepsi umat Islam terhadap keutamaan 
mengkhatamkan Al-Qur’an, senantiasa mengirimkan doa untuk orang yang telah 
mendahului dan pembacaan Barzanji atau ceramah sebagai aspek religius. Begitu pula 
bentuk keuntungan finansial yang didapatkan oleh para santri diniatkan sebagai 
sedekah oleh masyarakat yang memberikan, dan bermanfaat bagi kedua belah pihak.  

Penelitian ini terbatas dalam hal pengkajian tradisi mabbuddu’ berdasarkan 
perspektif living Qur’an dan hadis. Untuk mendapatkan pemahaman yang lebih 
mendalam, diperlukan penelitian selanjutnya yang mengkaji berdasarkan perspektif 
lain, seperti tinjauan dalam hukum Islam, aspek sosial, antropologi, dan lain-lain.  
  



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 297 
 

Daftar Pustaka  

Abadi, Muhammad bin Ya’qub Alfairuz. 2009. Al-Qamus Al-Muḥīṭ. Beirut: Dār al-
Ma‘rifah. 

Abrar, Muhammad. 2023. “Pemberian Imbalan Pada Kelompok Tadarus untuk 
Pembacaan Al-Qur’an Menurut Konsep Ijārah ‘ala Amāl (Studi Kasus 
Kelompok Tadarus Ashabul Kahfi Kemukiman Suaq Kecamatan Samadua).” 
UIN Ar-Raniry, Banda Aceh. 

Abshor, M. Ulil. 2019. “Tradisi Resepsi Al-Qur’an Di Masyarakat Gamawang Sinduadi 
Milati Yogyakarta: Kajian Living Qur’an.” Qof 3(1): 41–54. 

Al-Maragiy, Aḥmad Musṭafā. 1974. Tafsīr Al-Maragiy. Beirut: Dār al-Fikr. 

al-Qurthubi, Fathurrahman, dan Ahmad Hotib. 2007. Tafsir Al-Qurthubi. Jakarta: 
Pustaka Azzam. 

Aṭ-Ṭabariy, Abū Ja‘far Muḥammad Ibn Jarīr. 1954. Jāmi’ al-Bayān an Ta’wīl Al-Qur’ān. 
Kairo: Dār al-Ma‘ārif. 

Andrianta, Dwi, Stimson Hutagalung, dan Rolyana Ferinia. 2020. “Kontekstualisasi 
Ibadah Penghiburan pada Tradisi Slametan Orang Meninggal dalam Budaya 
Jawa.” Visio Dei: Jurnal Teologi Kristen 2(2): 244–64. 

Aripai, Andi Fatihul Faiz. 2022. “Living Hadis dalam Tradisi Mattampung Masyarakat 
Bugis di Desa Watu.” UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta. 

Ariska, Ayu. 2019. “Persepsi Masyarakat Terhadap Tradisi Mattampung di Desa Bulue 
Kecamatan Marioriawa Kabupaten Soppeng.” IAIN Parepare, Parepare. 

‘Asqalāniy, Aḥmad Ibn Ali Ibn Ḥajar. 2000. Fatḥ Al-Bārī Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhāriy. Beirut: 
Dār al-Kutb al-‘Ilmiyah. 

Fatimah, St. Masjid Jami' Sengkang. 19 Oktober 2023. “Wawancara.” 

Fatmawati. 2014. Welcome Sang Maut. ed. Muhammad Shuhufi. Gowa: Pustaka 
Almaida. 

Geertz, C. 2020. Agama Jawa. Clered Publishing. 

Hafis, Muh. Masjid Jami’ Al-Burhan Sengkang. 1 Oktober 2023. “Wawancara.” 

Hamzah. Masjid Jami' Sengkang. 19 Oktober 2023. “Wawancara.” 

Hariyanto, Oda Ignatius Besar. 2016. “Destinasi Wisata Budaya dan Religi di Cirebon.” 
Jurnal Ecodemica: Jurnal Ekonomi Manajemen dan Bisnis 4(2): 214–22. 

Hasanah, Izzatul. 2022. “Reciting Surah Al-Ikhlāṣ (Makkuluhuwallah) Tradition By 
Bugis Pagatan Tribe In Kusan Hilir District Tanah Bumbu Regency.” UIN 
Antasari, Banjarmasin. 



298 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

Hastuti, Nurnawati Hindra, dan Agus Supriyadi. 2020. “Memperhatikan Karakteristik 
Budaya dalam Fenomena Kehidupan Bermasyarakat.” Adi Widya : Jurnal 
Pengabdian Masyarakat 4(2): 131–41. 

Hudri, Misbah, dan Muhammad Radya Yudantiasa. 2018. “Tradisi Makkuluhuwallah 
dalam Ritual Kematian Suku Bugis: Studi Living Qur’an an Tentang Pembacaan 
Surat Al-Ikhlas.” Maghza: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 3(2): 228–41. 

Ibn Kaṡīr, Imaduddīn Abī Fidā’ Ismā‘īl Ibn ‘Umar. 2007. Tafsir Ibn Kaṡīr. Beirut: Al-Kitāb 
Al-Ilmi. 

Kamalia, Nur. 2021. “Tradisi Mabbaca-Baca Pabbilang Penni Studi Pada Masyarakat 
Suku Bugis Di Kecamatan Keritang Kabupaten Indragiri Hilir.” Nusantara; 
Journal for Southeast Asian Islamic Studies 16(2): 99–106. 
doi:10.24014/nusantara.v16i2.13636. 

Kamaluddin. Sengkang. 30 September 2023. “Wawancara.” 

Kamarudin, Lalu. 2021. “Budaya Bereqe Sasak Lombok Sebagai Upaya Melestarikan 
Nilai Religius dan Jati Diri Masyarakat Montong Baan Kecamatan Sikur Lombok 
Timur.” Berajah Journal: Jurnal Ilmiah Pembelajaran dan Pengembangan Diri 
1(1): 43–49. 

Kamri. Madrasah Tsanawiyah As'adiyah Putri Pusat Sengkang. 30 September 2023. 
“Wawancara.” 

Liliweri, Alo. 2019. Pengantar Studi Kebudayaan. Yogyakarta: Nusamedia. 

Lutfia, Mambaul. 2020. “Tradisi Semaan Al-Quran Dalam Acara Wa limatulUrsy Dan 
Kirim Doa Orang Meninggal Di Desa Kalikondang Demak Tahun 2018 (Studi 
Living Quran).” IAIN Salatiga, Salatiga. 

Marwah Syam. Masjid Jami' Sengkang. 5 Agustus 2023. “Wawancara.” 

Miles, Michael Huberman, Johnny Saldana, dan Matthew. B. 2014. Qualitative Data 
Analysis: A Methods Sourcebook. United Statesof America: SAGE Publications. 

an-Naisaburiy, Abī al-Ḥusain Muslim bin al-Hajjaj al-Qusyairi. 2009. Ṣaḥīḥ Muslim bi 
Syarah An-Nawawi. Beirut: Dār al-Fikr. 

Novsar, Mustakim. Masjid Jami’ Al-Burhan Sengkang. 1 Oktober 2023. “Wawwancara.” 

Parninsih, Iin. 2021. “Eksplorasi Tradisi Mattampung Masyarakat Bugis dalam Kajian 
Living Qur’an: Studi Desa Barugae Kabupaten Bone Sulawesi Selatan.” 
Pappasang 3(2): 63–84. 

Pratama, Muhammad Akzan. Masjid Jami’ Al-Burhan Sengkang. 1 Oktober 2023. 
“Wawancara.” 

Pratiwi, Kinanti Bekti. 2018. “Dari Ritual Menuju Komersial: Pergeseran Tradisi 
Ruwahan di Kelurahan Sukorejo, Kecamatan Wonosari, Kabupaten Klaten.” 
Haluan Sastra Budaya 2(2): 204–19. 



Resepsi Performatif  dalam Tradisi Mabbuddu' – Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 299 
 

Balai Pustaka. 2005. “Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Ketiga.” Jakarta: Balai 
Pustaka. 

Qudsy, Saifuddin Zuhri, dan Subkhani Kusuma Dewi. 2018. Living Hadis: Praktik, 
Resepsi, Teks, dan Transmisi. Yogyakarta: Ilmu Hadis Press, Program Studi Ilmu 
Hadis UIN Sunan Kalijaga. 

Rahmi, Nur. 2019. “Mattampung Massal Di Desa Harapan Kecamatan Tanete Riaja 
Kabupaten Barru.” Universitas Negeri Makassar, Makassar. 

Rohman, Nur Farku. 2019. “Pembacaan Surat Yasin Dalam Tradisi Tahlilan: Kajian 
Living Qur’an di Desa Pelem Kecamatan Campurdarat.” UIN Sayyid Ali 
Rahmatullah, Tulungagung 

Romdani, M. Zainur Ihsan. 2021. “Pembacaan Ayat-Ayat Al-Qur’an pada Tradisi Upacara 
Kematian Tanam Batu Mesan (Studi Living Qur’an di Desa Setanggor Selatan, 
Kecamatan Sukamulia, Kabupaten Lombok Timur, NTB).” UIN Sunan Kalijaga, 
Yogyakarta. 

Safitri, Yulia, dan Suyato Suyato. 2022. “Dinamika Pelaksanaan Tradisi Ruwahan di 
Dusun Padaan Ngasem Kabupaten Kulon Progo.” Agora 11(1): 41–54. 

Salsabila, Delta Aztianisa, dan S. Rianti Jahera. 2023. “Budaya dan Aktivitas Kehidupan 
Masyarakat di Kampung Naga: Studi Pariwisata.” Garuda: Jurnal Pendidikan 
Kewarganegaraan dan Filsafat 1(1): 15–24. 

Saputra, Yulian Widya, Edwardus Iwantri Goma, dan Aisyah Trees Sandy. 2023. “The 
Mappalili Tradition as a Form of Maintaining Agricultural Culture in South 
Sulawesi (Cultural Geography Perspective).” Santhet: Jurnal Sejarah, 
Pendidikan, dan Humaniora 7(1): 181–89. 

Setiawan, Tatan, Muhammad Zainul Hilmi, dan Reza Pahlevi Dalimunthe. 2021. 
“Pemahaman Hadits Larangan Menerima Upah Dalam Mengajarkan Al-
Qur’an.” Jurnal Iman dan Spiritualitas 1(2): 126. 

Setyaningrum, Naomi Diah Budi. 2018. “Budaya Lokal di Era Global.” Ekspresi Seni: 
Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 20(2): 102–12. 

Siskareni, Ayu. 2019. “Tinjauan Hukum Islam Tentang Upah Khatamkan Al-Qur’an yang 
Dihadiahkan untuk Mayit (Studi di Rukun Kematian Pidada Ii Lingkungan Ii 
Kelurahan Panjang Utara, Bandar Lampung).” UIN Raden Intan, Lampung. 

Subadi, Tjipto. 2006. “Metode Penelitian Kualitatif.” Surakarta: Muhammadiyah 
University Press 

Suwardi. Asrama Tahfiz Hisas Soppeng. 30 September 2023. “Wawancara.” 

Syaiful, Ahmad. Asrama Tahfiz Hisas Soppeng. 30 September 2023. “Wawancara.” 

Syaripudin, Enceng Iip. 2018. “Perspektif Ekonomi Islam Tentang Upah Khataman Al-
Qur’an.” Jurnal Naratas 1(2): 1–8. 



300 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 – 300  
 

Wiguna, Satria, dan Ahmad Fuadi. 2022. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi 
Tahlilan Di Desa Batu Melenggang Kecamatan Hinai.” Thawalib: Jurnal 
Kependidikan Islam 3(1): 15–24. 

Zaky, Ahmad. Asrama Tahfiz Hisas Soppeng. 30 September 2023. “Wawancara.” 

 


