Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025, hlm 277 — 300, DOI: https://doi.org/10.22548/shf.vi8i2.1109
ISSN 1979-6544; eISSN 2548-6942; http://jurnalsuhuf kemenag.go.id

RESEPSI PERFORMATIF DALAM TRADISI MABBUDDU'

Antara Ekspresi Religius dan Keuntungan Finansial

Fadhilah Nur Khaerati
KUA Kec. Bunaken Kepulauan Kota Manado
fadhilahnurkhaerati@gmail.com

Muflihah

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia
muflihahsudirmanzgi@gmail.com
Nurul Azkiya

Pondok Pesantren As’adiyah, Sengkang, Indonesia

nurulazkivaazgoi@gmail.com

Aurelia Primandita
Pondok Pesantren As’adiyah, Sengkang, Indonesia

primanditaaurelia@gmail.com

Nurul Mutawadhiah Yunus
Universitas Al-Azhar Kairo, Mesir

mutawadhiahyunus@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pelaksanaan tradisi mabbuddu’ di Kabupaten Wajo
dan resepsi living Qur'an dan hadis dalam tradisi mabbuddu’ pada posisi sebagai ekspresi
religius dan memberikan keuntungan finansial. Penelitian ini merupakan studi lapangan
menggunakan pendekatan kualitatif fenomenologi. Data diperoleh dari observasi, wawancara,
dan dokumentasi. Peneliti mewawancarai beberapa narasumber yang meliputi santri penghafal
Al-Quran (tahfiz), pembina lembaga tahfiz/tokoh agama, serta masyarakat. Analisis data
dilakukan dengan menggunakan metode deskriptif-analisis oleh Miles, Huberman, dan
Saldana. Tahapan berikutnya dilakukan penelaahan lanjutan dengan teori living Quran dan
hadis sebagai pisau analisis untuk menemukan kesimpulan akhir. Hasil dari penelitian ini
mengemukakan bahwa dalam perkembangannya resepsi living Quran dan hadis mabbuddu’
melahirkan dua makna utama: (1) ekspresi religius dalam bentuk doa dan hadiah pahala untuk
orang yang meninggal (mayit), dan (2) fungsi sosial-ekonomi yang memberikan keuntungan

finansial dalam bentuk sedekah dan dukungan bagi masyarakat serta santri tahfiz.

Kata kunci : mabbuddu’, ekspresi religius, keuntungan finansial



278 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

Performative Reception in the Mabbuddu' Tradition: Between Religious Expression and

Financial Gain

Abstract

This research aims to analyze the implementation of the mabbuddu' tradition in Wajo District and
the reception of the living Qur'an and hadith in the mabbuddu'tradition in its position as areligious
expression and providing financial benefits. This research is a field study using a qualitative
phenomenological approach. Data was obtained from observation, interviews and documentation.
Researchers interviewed several sources including tahfiz students, tahfiz coaches/religious figures
and the community. Data analysis was carried out using the descriptive-analysis method by Miles,
Huberman, and Saldana, then further analysis was carried out using the theory of the living Qur'an
and hadith as an analytical tool to find the final conclusion. The findings of this study reveal that,
in its development, the reception of the living Qur'an and Hadith in the mabbuddu’ tradition has
generated two principal meanings: (1) a religious expression in the form of prayers and the offering
of rewards to the deceased, and (2) a socio-economic function that provides financial benefits
through charity and support for the community as well as Qur'an memorization students (santri

tahfiz).

Keywords: mabbuddu’, religious expression, financial gain



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 279

Pendahuluan

Bangsa Indonesia dengan keberagaman budaya dan tradisinya memiliki daya tarik
dan keunikan tersendiri (Hariyanto 2016). Keberagaman tersebut terlihat dari beberapa
suku, adat, budaya, tradisi, dan lain-lainnya yang tersebar di seluruh pulau di Indonesia
termasuk di Sulawesi Selatan. Budaya tradisional di Sulawesi Selatan masih terus dijaga
dan dilestarikan dari generasi ke generasi sebagai tanda penghormatan terhadap
warisan nenek moyang mereka (Saputra, Goma, dan Sandy 2023). Budaya yang terus-
menerus dipertahankan dan diwariskan biasanya dikenal dengan tradisi. Tradisi
merupakan kebiasaan atau kepercayaan yang dapat berkembang di tengah masyarakat
(Setyaningrum 2018). Salah satu tradisi di Sulawesi Selatan tepatnya di Kabupaten
Wajo, dikenal dengan tradisi mabbuddu’ yang masih diyakini oleh masyarakat dengan
tujuan untuk memberikan penghormatan dan mendoakan keselamatan bagi mereka
yang telah meninggal dunia (Ariska 2019)

Mabbuddu’ menjadi tradisi yang biasanya dilakukan oleh orang Bugis jika ada
seseorang yang meninggal dunia. Mabbuddu’ pada umumnya dilaksanakan dengan
membacakan Al-Qur'an sebagai bentuk doa bagi orang yang telah meninggal dengan
niat pahalanya diperuntukkan bagi orang yang meninggal tersebut. Pembacaan Al-
Qur'an pada umumnya dinilai sebagai ekspresi religius (Abshor 2019). Dalam artian,
orang yang membaca Al-Qur'an hanya menjadikannya sebagai ibadah, yaitu antara
seorang hamba dengan Tuhannya tanpa dicampuri motif tertentu. Begitu pula dengan
pembacaan Al-Qur'an untuk seseorang yang sudah meninggal dunia, pembacaan
diniatkan agar pahala yang didapatkan mengalir kepada orang yang dibacakan tersebut
(Abrar 2023).

Namun, dalam perkembangannya pembacaan Al-Qur'an atau tradisi mabbuddu’
ini menjadi menarik untuk diteliti karena mengalami pergeseran nilai, dari ekspresi
religius menjadi kegiatan yang memiliki keuntungan finansial. Dengan kata lain,
mabbuddu’ dijadikan sebagai salah satu kegiatan yang menghasilkan keuntungan
finansial bagi para santri tahfiz (penghafal Al-Qur'an) yang biasanya menjadi pelaku
utama dalam membaca Al-Qur’an. Sampai ada istilah yang mengatakan bahwa “Tau
mate pa tuo ka” (Orang meninggal yang membuat saya hidup) (Marwah Syam 2023).
Maksudnya adalah ketika mendapatkan tanda terima kasih (biasanya uang atau
makanan) dalam mabbuddu’, hal tersebut digunakan untuk biaya hidup keseharian
dirinya. Melihat fenomena ini, muncul dinamika antara aspek keagamaan dan
finansial. Lebih lanjut, pergeseran nilai yang terjadi dalam tradisi mabbuddu’ di
Kabupaten Wajo ini mengindikasikan adanya konstruksi sosial-keagamaan yang
terbentuk di masyarakat, terutama para santri tahfiz selaku pembaca Al-Qur'an secara

khusus, dan masyarakat Wajo secara umum yang melaksanakan tradisi ini.



280 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

Selain itu, bentuk perilaku yang muncul dalam mabbuddu’ ini menciptakan
perdebatan yang menarik untuk dipelajari, terutama dari sudut pandang bagaimana
fungsi Al-Quran dan pandangan Islam. Kedua sudut pandang ini harus digunakan
bersama-sama karena mabbuddu’ tidak hanya sebagai fenomena resepsi Al-Qur'an,
tetapi juga memiliki dampak pada aspek sosial dan keagamaan. Dalam konteks ini,
membaca Al-Qur'an dalam tradisi mabbuddu’ adalah cara pelaku berinteraksi dengan
Al-Qur'an. Resepsi fungsi Al-Quran dalam hal ini mencerminkan upaya untuk
mencapai tujuan tertentu yang diharapkan oleh manusia (Rafiq 2014; 2021). Dengan
demikian, tradisi mabbuddu’ menjadi aktivitas sosial yang melibatkan banyak elemen,
baik dari pelaku, tokoh agama, dan tokoh masyarakat. Melalui perspektif tersebut,
memberikan perspektif yang holistik dalam menyikapi fenomena mabbuddu’.

Dalam membahas fenomena mabbuddu’ informasi yang dapat dipahami yaitu
sebagai interaksi manusia terhadap Al-Qur'an yang mengarah kepada sisi pemahaman.
Tradisi mabbuddu’ tidak terlepas dari konstruksi sosial keagamaan bagi umat muslim
terhadap Al-Qur'an, sebagai kitab suci mereka. Menurut sebagian masyarakat Bugis, Al-
Quran bisa saja menjadi bahan untuk melaksanakan tradisi mabbuddu’ dan
memfungsikan Al-Qur’an untuk mendapat upah. Dengan demikian, tradisi mabbuddu’
dapat memperlihatkan dampak yang tidak menentu bagi masyarakat. Tradisi
mabbuddy’ menuntun cara pandang masyarakat antara ekspresi religius dan
keuntungan finansial. Selain itu tradisi mabbuddu’ terus dikembangkan di kalangan
masyarakat terutama dalam melihatnya dari sisi-sisi positif. Oleh karena itu, kajian
yang masih di lakukan ini memiliki ketelitian yang perlu dikembangkan, terutama
dalam ekspresi religius dan keuntungan finansial di masyarakat Bugis. Tradisi
mabbuddu’ menjadi satu fenomena yang ingin diteliti dan dipahami secara objektif.
Karena itu, dengan latar belakang yang telah disebutkan, penulis merasa tertarik untuk
melakukan penelitian lebih mendalam mengenai tradisi mabbuddu’. Penelitian ini
diharapkan dapat memberikan wawasan baru tentang manusia dalam menjalani
kehidupan sehari-harinya, khususnya dalam kaitannya mabbuddu’ sebagai tradisi yang
memiliki ekspresi religius dan tradisi yang memberikan keuntungan finansial.

Sejauh ini, kajian-kajian tentang tradisi pembacaan Al-Qur'an untuk orang yang
telah meninggal dunia telah ada dalam berbagai fokus. Di antaranya sebagian besar
penelitian menyoroti aspek ritual keagamaan seperti mabbaca-baca, khataman,
sima’an, dan takziah sebagai bentuk penghormatan dan pengiriman pahala kepada
almarhum. Misalnya, studi oleh Yulia Safitri dan Suyato (Safitri dan Suyato 2022),
Abshor (Abshor 2019), dan Romdani (Romdani 2021) menelusuri praktik pembacaan
Al-Qur'an dalam konteks kematian sebagai bagian dari tradisi keislaman yang hidup di

masyarakat. Penelitian lain seperti oleh Abrar (Abrar 2023) dan Siskareni (Siskareni



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 281

2019) mengangkat dimensi ekonomi dari praktik ini, yaitu pembacaan Al-Quran
sebagai sumber penghasilan bagi para pembaca. Sementara itu, studi tentang tradisi
kematian di Bugis dan Sulawesi Selatan oleh Misbah Hudri dan Muhammad Radya
Yudantiasa (Hudri dan Yudantiasa 2018), Nur Rahmi (Rahmi 2019), dan Andi Fatihul
Faiz Aripai (Aripai 2022) menekankan pentingnya adat dan ekspresi religius dalam
ritual kematian, termasuk pembacaan surat-surat tertentu dan pelaksanaan upacara
selama beberapa hari setelah pemakaman. Tradisi seperti Makkulhuwallah dan
Mattampung menunjukkan bahwa pembacaan Al-Qur'an tidak hanya bersifat spiritual,
tetapi juga menjadi bagian dari struktur sosial dan budaya masyarakat Bugis.

Meskipun ada beberapa persamaan dengan kajian ini, namun dapat dilihat ini juga
bahwa belum ditemukan penelitian yang secara khusus menelaah tradisi mabbuddu’di
Kabupaten Wajo sebagai tradisi lokal yang mengalami pergeseran nilai. Penelitian ini
akan mengkaji dua aspek penting yang belum banyak dikaji, yakni ekspresi religius
masyarakat dalam menjalankan tradisi mabbuddu’, serta dimensi keuntungan finansial
yang menyertainya. Dalam konteks ini, pembacaan Al-Qur’an tidak hanya dipahami
sebagai bentuk ibadah dan penghormatan kepada almarhum, tetapi juga sebagai
aktivitas yang memiliki nilai ekonomi dan sosial. Penelitian ini juga memperhatikan
dinamika perubahan masyarakat akibat modernisasi dan arus informasi, yang
memengaruhi cara tradisi ini dipraktikkan dan dimaknai.

Oleh karena itu, rumusan masalah disusun untuk mengkaji secara menyeluruh
bagaimana pelaksanaan tradisi tersebut berlangsung di masyarakat Wajo, bagaimana
ia dimaknai sebagai ekspresi religius sekaligus sumber keuntungan finansial, serta
bagaimana resepsi terhadap teks-teks Al-Qur'an dan hadis tercermin dalam praktik
mabbuddu’ dengan teori living Qur'an dan hadis. Penelitian ini dilandasi oleh asumsi
bahwa tradisi mabbuddu’ di Kabupaten Wajo tidak hanya dijalankan sebagai bentuk
penghormatan spiritual terhadap orang yang telah meninggal, tetapi juga telah
mengalami pergeseran makna menjadi praktik sosial yang mengandung nilai ekonomi.
Asumsi ini muncul dari pengamatan awal bahwa masyarakat tidak hanya menjalankan
tradisi ini sebagai kewajiban keagamaan, tetapi juga sebagai bagian dari dinamika sosial
yang dipengaruhi oleh kebutuhan ekonomi, perubahan budaya dan pemahaman lokal

terhadap ajaran Islam.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif dalam bentuk studi lapangan
(field research). Penelitian ini juga menggunakan pendekatan fenomenologi (Qudsy
dan Dewi 2018). Sumber data dan proses penelitian dilakukan pada lokasi khusus, yaitu

terfokus Kabupaten Wajo. Data yang dikumpulkan berasal dari observasi, wawancara,



282 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

dan dokumentasi (Subadi 2006). Dalam hal ini, observasi dan wawancara menjadi
sumber data primer. Sedangkan, sumber sekunder berasal dari berbagai data pustaka
(dokumen) yang relevan dengan topik yang dikaji, seperti Al-Qur’an, kitab hadis, buku,
artikel, dan hasil studi (skripsi). Wawancara dilakukan secara semi terstruktur dengan
beberapa informan yang terdiri dari delapan santri tahfiz yang biasanya ikut dalam
pelaksanaan mabbuddu’, tiga tokoh agama (pembina tahfiz), dan dua masyarakat yang
pernah mengadakan mabbuddw’. Pemilihan informan ini dengan cara purposive
sampling berdasarkan tujuan penelitian dengan pertimbangan data saturasi.
Wawancara penelitian ini dilaksanakan di empat lokasi, yaitu di Tahfiz As’adiyah
Pattirosompe, rumah Pembina Santri Tahfiz, asrama santri Hisas Soppeng di JI. A.
Ninnong, dan Masjid Jami' di JI. KH. Muh. As’ad No. 79 Sengkang. Adapun waktu
penelitian dimulai pada tanggal 1 Agustus 2023 sampai tanggal 27 Oktober 2023.

Data dianalisis dengan metode deskriptif-analisis dengan triangulasi (Miles dkk.
2014) yaitu mengumpulkan, mengkondensasi, menyajikan data secara deskriptif, dan
menarik kesimpulan tentang tradisi mabbuddu’ yang meliputi aspek ekspresi religius
dan keuntungan finansial yang terkandung di dalamnya. Selanjutnya data dianalisis
lebih lanjut dengan menggunakan teori living Qur'an dan hadis hingga sampai pada

kesimpulan akhir. Berikut alur penelitian yang peneliti lakukan dalam penelitian ini:

Pengumpulan Data

Penyajian Data

v
=D
v |

Analisis
Living Quran

Penarikan

Kesimpulan f

Gambar 1. Alur Penelitian

Teori yang digunakan dalam penelitian ini adalah teori /iving Qur'an dan hadis
(Qudsy dan Dewi 2018). Fokus kajian living Qur'an dan hadis terletak pada satu bentuk
kajian atas fenomena praktik, tradisi, ritual, atau perilaku yang hidup di masyarakat
yang memiliki landasannya dalam Al-Qur'an maupun hadis Nabi. Ada empat
komponen yang perlu diperhatikan dalam kajian ini. Pertama, agen. Para agen yang
menjadi penggerak perkembangan suatu tradisi tertentu. Agen dapat berupa orang
dengan privilese tertentu di tempat atau lingkungan dia tinggal. Agen di sini dipahami

sebagai orang yang memiliki akses kepada pengetahuan tertentu dan



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 283

menyampaikannya kepada orang lain. Dalam bahasa Clifford Geertz, ia disebut pula
cultural broker (Geertz 2020), seperti ustaz, tokoh agama, tokoh masyarakat, dan
sebagainya. Kedua, teks yang ditransmisikan. Transmisi merupakan satu ikhtiar untuk
melihat bagaimana produksi praktik itu bermula. Dalam penelitian /iving Quran dan
hadis, teks yang ditransmisikan, Al-Quran dan hadis, merupakan satu komponen
penting yang perlu ditelusuri lebih lanjut. Teks yang dibawa oleh agen, kemudian
diterima dan diamalkan oleh masyarakat dan menjadi satu pengamalan dalam bentuk
tradisi atau budaya.

Ketiga, partisipan. Partisipan dalam hal ini komunitas masyarakat muslim yang
menjadi pelaku tradisi. Dalam setiap tradisi atau fenomena budaya pasti terdapat
sekelompok orang atau masyarakat yang menjalankan tradisi tersebut. Pelaku ini dapat
menjadi informan dalam menemukan resepsi living Qur'an dan hadis. Keempat, simbol.
Dalam sebuah tradisi atau fenomena budaya, khususnya yang berkaitan dengan praktik
atau ritual keagamaan, tidak luput dari simbol-simbol yang memiliki makna tertentu.
Simbol-simbol ini kemudian dapat diterjemahkan dengan cara menggambarkan aspek
tertentu dari Islam yang global, lalu mengekspresikannya melalui terma, diksi, dan
tindakan yang memiliki makna bagi budaya lokal (Qudsy dan Dewi 2018). Keempat
komponen ini akan menjadi pisau analisis dalam penelitian ini untuk menemukan

resepsi [iving Qur'an dan hadis dalam tradisi mabbuddu’.

Mabbuddu’: Sebuah Fenomena Budaya

Kata kebudayaan diturunkan dari kata budaya yang cenderung mengarah pada
cara pikir manusia (Liliweri 2019). Secara istilah budaya merupakan pola atau cara
hidup yang berkembang oleh sekelompok orang, kemudian diturunkan dari generasi ke
generasi selanjutnya. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), budaya (culture)
diartikan sebagai pikiran, adat istiadat, sesuatu yang sudah berkembang, sesuatu yang
sudah menjadi kebiasaan yang sukar diubah. Dalam pemakaian sehari-hari, orang
biasanya menyinonimkan pengertian budaya dengan tradisi (tradition). Dalam hal ini,
tradisi diartikan sebagai kebiasaan masyarakat yang tampak (Pustaka 2005).

Effat Al-Syarqawi mendefinisikan budaya dari pandangan agama Islam, Budaya
merupakan suatu khazanah sejarah sekelompok masyarakat yang tercermin di dalam
kesaksian dan berbagai nilai yang menggariskan bahwa suatu kehidupan harus
memiliki makna dan tujuan rohani (Salsabila dan Rianti Jahera 2023). Andreas Eppink
menyatakan bahwa budaya mencakup keseluruhan mengenai pengertian norma dan
nilai sosial, serta ilmu pengetahuan (Hastuti dan Supriyadi 2020). Kemudian menurut
Edward Burnett Tylor, budaya merupakan keseluruhan hal yang meliputi ilmu

pengetahuan kesenian, kepercayaan, adat istiadat, hukum, perilaku dan kebiasaan yang



284 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

didapatkan oleh seseorang di mana dirinya sebagai anggota masyarakat (Kamarudin
2021). Oleh karena itu, budaya dapat diartikan sebagai suatu kebiasaan yang dilakukan
secara terus-menerus dalam satu kelompok atau masyarakat yang di dalamnya terdapat
makna dan tujuan tertentu.

Salah satu fenomena budaya yang terjadi di Kabupaten Wajo, Sulawesi Selatan
adalah fenomena mabbuddy’. Budaya yang terus-menerus dipertahankan dan
diwariskan kemudian disebut sebagai tradisi. Mabbuddu’ merupakan tradisi yang
dilakukan oleh orang Bugis, khususnya di Provinsi Sulawesi Selatan, jika ada seseorang
yang meninggal dunia. Mabbuddu’ dilaksanakan dengan pembacaan Al-Qur’an sebagai
bentuk doa bagi orang yang telah meninggal dengan niat pahalanya diperuntukkan
kepada orang yang meninggal tersebut (Abshor 2019). Dalam hal ini, mabbuddu’ sebagai
bagian dari budaya, disebut juga tradisi karena telah dilaksanakan dan dipelihara dari
generasi ke generasi.

Berdasarkan hasil wawancara yang peneliti lakukan pada santri, pembina/tokoh
agama, dan masyarakat lokal ditemukan beberapa pendapat mengenai pengertian
mabbuddy’ yang berdasarkan tiga hal, yaitu bacaan, tempat pelaksanaan, dan hasil yang
diperoleh dari mabbuddu’. Pertama, berdasarkan bacaan yang dibaca, yaitu Al-Qur’an
dan selain Al-Qur’an. Mustaqim, salah satu santri tahfiz menyatakan, “Mabbuddu’ itu
salah satu kewajiban seseorang misalnya ada orang yang meninggal, wajib dingajikan
(dibacakan Al-Qur'an) dan disampaikan (hingga) 30 juz,” (Novsar 2023). Begitu pula
Hamzah, salah satu masyarakat lokal memaknai mabbuddu’ dengan datang mengaji
pada hari tertentu bagi orang yang meninggal. Misalnya pada hari kedua atau hari
ketiga, hari ketujuh, hari keempat puluh dan seterusnya. Hamzah menjelaskan,
“Biasanya tradisi mabbuddu’ itu artinya kegiatan mengaji ramai-ramai untuk
mendoakan orang yang meninggal,” (Hamzah 2023). Kedua pendapat ini menyatakan
bahwa yang dibaca ketika mabbuddu’ adalah Al-Qur’an.

Selain itu, dalam pelaksanaan mabbuddu’ kadang juga dibacakan selain Al-Qur’an,
sebagaimana yang dinyatakan oleh Mustaqgim, “Pelaksanaan mabbuddu’ boleh juga
membaca Barzanji, dakwah, maupun tilawah,” (Novsar 2023). Sedangkan salah satu
masyarakat, Fatimah, mengatakan, “Mabbuddu’ itu berasal dari Bahasa Bugis,
massidekkah (bersedekah), artinya seseorang diminta untuk ngaji bersama,
mengkhatamkan Al-Qur'an,” (Fatimah 2023).

Kedua, tempat pelaksanaannya. Pelaksanaan kegiatan mabbuddu’ ada di tiga
tempat, yaitu rumah duka, masjid atau musala, ataupun pada acara hajatan atau
syukuran. Ahmad Syaiful, santri Tahfiz Masjid Jami’, mengatakan bahwa mabbuddu’
adalah sesuatu yang dilaksanakan ketika ada panggilan orang meninggal (keluarga

orang yang meninggal) (Syaiful 2023). Begitu pula dengan pendapat Suwardi, pembina



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 285

tahfiz sekaligus tokoh agama mengatakan bahwa mabbuddu’ itu artinya pengajian
takziah, dipanggil untuk mengaji, tidak terlepas dari itu. Maka, diambillah istilah pergi
mabbuddu’ yang artinya pergi mengaji takziah, atau ada nazarnya orang itu (Suwardi
2023). Adapun Kamaluddin selaku pembina tahfiz atau tokoh agama berpendapat,
“Tergantung dari ini maksudnya, kita kalau mengaji pelaksanaannya itu kalau orang
meninggal, biasanya dipanggil ketika hari meninggalnya, satu hari, tiga, empat puluh
sampai seratus hari setelah meninggalnya,” (Kamaluddin 2023). Ketiga pendapat di atas
sepakat bahwa mabbuddu’ dapat dilaksanakan di rumah duka ketika ada undangan dari
kerabat atau keluarga orang yang meninggal dunia.

Mabbuddu’ tidak hanya dilaksanakan ketika ada orang yang meninggal, tetapi
untuk acara lain juga dapat dilaksanakan. Misalnya, ketika ada acara hajatan atau
syukuran, sebagaimana yang dikemukakan oleh Muhammad Akzan, santri tahfiz
Masjid Jami’ al-Burhan mengatakan, “‘Mengkhatamkan Al-Qur’an untuk biasanya juga
untuk orang yang sudah tidak ada, untuk juga keberuntungan orang kalau ada mau jadi
dokter, didoakan. Biasa juga pengantin, malam tudang penni,”(Pratama 2023). Senada
dengan itu, Suwardi mengtakan, “Bukan saja orang meninggal, tapi istilahnya sebagai
bentuk mensyukuri, mungkin rumah baru, aqigah juga bisa,” (Suwardi 2023).
Sedangkan menurut pendapat dari Hj. St. Fatimah, “Dalam satu keluarga bikin acara,
acara makan-makan disertai dengan Barzanji. Barzanji itu suatu kegiatan merasa
bersyukur kepada Allah karena isi dari Barzanji itu adalah sejarah Rasulullah,” (Fatimah
2023).

Ketiga, hasil yang diperoleh dari pelaksanaan mabbuddu’ ini ada dua bentuk, yaitu
non-finansial dan finansial. Hasil yang berbentuk non-finansial berupa pahala
pembacaan ditujukan kepada orang yang diniatkan (sakibul bait). Pendapat ini senada
dengan yang disampaikan oleh Suwardi dan Hamzah bahwa jika misalnya pembacaan
dilakukan untuk orang yang meninggal, pahala pembacaan ditujukan untuk
almarhum/almarhumah. Suwardi mengatakan, “Mabbuddu’ adalah istilah kata yang
diistilahkan oleh santri tahfiz yang dimana awalnya dikatakan sebagai pengajian Al-
Quran dan istilah tersebut muncul pada tahun 2003 yang artinya mendoakan
seseorang. Kalau yang meninggal misalnya almarhum-almarhumah dilimpahkan
pahalanya ke situ,” (Suwardi 2023). Selanjutnya, Hamzah mengatakan, “Dengan
membacakan ayat suci Al-Quran kepada almarhum, maka almarhum atau
almarhumah akan terima pahalanya,” (Hamzah 2023).

Lebih lanjut, informan juga memberikan tambahan bahwa ketika pelaksanaan
mabbuddy’, mereka juga memperoleh hasil yang berbentuk finansial berupa amplop
(honor atau upah berupa uang) atau tanda terima kasih lainnya. Muhammad Akzan

mengatakan, “Tujuannya memang uang, itu yang salah karena tidak sama kalau kayak



286 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

pergiki (seperti kita pergi) karena itu, bilang nanti juga, pergiki tidak ada ji
amplop,”(Pratama 2023). Suwardi mengatakan, “Tapi biasa juga tidak dikasih amplop
(setelah mabbuddu’), dikasih kue saja, dipanre (diberi makan),” (Suwardi 2023). Ada
pula yang memaknai mabbuddu’ dengan sedekah. “Mabbuddu’ itu artinya dikasih
sedekah dikasih pemberian berupa uang, dibuddu’ toh artinya dikasi sedekah,” ujar
Hamzah (Hamzah 2023). Hasil yang diperoleh berupa amplop maupun tanda terima
kasih lainnya kemudian disebut dengan buddu’ dan kegiatan yang memperoleh buddu’
tersebut disebut mabbuddu’.

Berdasarkan ketiga komponen di atas, fenomena mabbuddu’ pada dasarnya
merupakan praktik lama dalam masyarakat Bugis yang kemudian mendapatkan istilah
baru sekitar awal tahun 2000-an. Belum ada catatan tertulis pasti tahun berapa
mabbuddu’ pertama kali dipraktikkan dan siapa pencetusnya. Namun, berdasarkan
penuturan tokoh agama, istilah mabbuddu’ mulai digunakan oleh kalangan santri tahfiz
pada tahun 2003-2005 untuk menyebut kegiatan pembacaan Al-Quran secara
berjamaah, terutama pada acara takziah (Suwardi 2023). Meskipun istilahnya tergolong
baru, praktik inti berupa membaca Al-Qur'an untuk orang meninggal telah berlangsung
jauh sebelumnya dan mengakar dalam adat Bugis yang dikenal dengan massidekkah
(bersedekah) (Fatimah 2023). Hal ini memperlihatkan bahwa mabbuddu’ merupakan
bentuk Islamisasi budaya lokal, di mana bacaan Al-Quran dipadukan dengan
kebiasaan bersedekah dalam rangka memperkuat solidaritas sosial.

Tujuan awal dilakukannya mabbuddu’ adalah menghadiahkan pahala bacaan Al-
Quran kepada orang yang meninggal, sekaligus menjadi sarana kebersamaan
masyarakat dalam menguatkan keluarga yang berduka. Motif lain yang juga tampak
adalah fungsi sosial-budaya, yaitu mempererat hubungan kekeluargaan dan
menghadirkan semangat gotong-royong dalam nuansa religius. Dengan demikian,
mabbuddy’ bukan hanya bernilai ibadah, tetapi juga berfungsi sebagai wadah sosial
yang mempererat solidaritas serta menjaga kekukuhan kebersamaan dalam
masyarakat Bugis.

Ada beberapa faktor yang menyebabkan mabbuddu’ terus dipertahankan hingga
kini. Pertama, faktor religius, yakni keyakinan bahwa pahala bacaan Al-Qur’'an sampai
kepada almarhum. Kedua, faktor sosiologis karena masyarakat Bugis memerlukan
wadah kebersamaan dalam menghadapi momen duka maupun syukuran. Ketiga, faktor
budaya sebab mabbuddu’ telah melekat pada identitas lokal dan menjadi bagian dari
pangadereng (tata nilai adat Bugis). Keempat, faktor ekonomi karena dalam praktiknya
mabbuddu’ juga melibatkan pemberian sedekah berupa makanan atau amplop kepada

pembaca Al-Qur’an, sehingga menambah insentif bagi keberlanjutan tradisi ini.



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 287

Adapun perbedaan antara mabbuddu’ pada masa awal dengan praktik di masa kini
cukup signifikan. Pada mulanya, mabbuddu’ hanya dilaksanakan secara sederhana di
rumah duka dengan fokus utama pada pembacaan Al-Qur'an bagi orang yang
meninggal. Saat itu, dimensi sedekah lebih bersifat simbolik dan tidak terikat pada
pemberian materi tertentu. Namun, seiring perkembangan, mabbuddu’kini mengalami
perluasan makna dan praktik. Ia tidak lagi terbatas pada acara takziah, tetapi juga
dilaksanakan pada berbagai momentum seperti hajatan, syukuran, bahkan perayaan
tertentu. Selain itu, kegiatan ini kini juga kerap disertai dengan Barzanji, dakwah,
tilawah, dan adanya pemberian buddu’ (amplop atau sedekah), sehingga semakin
berlapis fungsi—baik spiritual, sosial, maupun ekonomi.

Perubahan tersebut dapat dijelaskan melalui beberapa faktor: dinamika sosial-
ekonomi masyarakat yang semakin mapan, kebutuhan akan sarana religius yang lebih
variatif, serta adanya proses adaptasi budaya Islam dengan kearifan lokal Bugis. Dengan
demikian, mabbuddu’ adalah tradisi yang hidup, yang tidak hanya merefleksikan
keyakinan keagamaan, tetapi juga menunjukkan kemampuan masyarakat Bugis untuk
menjaga, menyesuaikan, dan mengembangkan warisan budaya sesuai dengan konteks

zamannya.

Tahapan Pelaksanaan Mabbuddu’

Mabbuddu’ yang dilaksanakan di Kabupaten Wajo tidak secara langsung
dilaksanakan begitu saja, tetapi melalui dua tahap yaitu tahap perencanaan dan
pelaksanaan. Tahap perencanaan adalah tuan rumah (sahibul bait) merencanakan
kegiatan yang akan dilaksanakan beserta rangkaiannya. Termasuk di dalamnya,
perencanaan untuk memanggil santri tahfiz maupun masyarakat pada umumnya
untuk membacakan Al-Quran maupun selain Al-Quran pada kegiatan tersebut.
Selanjutnya adalah tahap pelaksanaan, yang dibagi menjadi tiga, yaitu kegiatan awal,
inti, dan akhir. Kegiatan awal, yakni pembina tahfiz yang telah mendapat panggilan
dari sahibul bait kemudian menyiapkan dan memanggil beberapa santri tahfiz yang
akan diutus untuk mengikuti kegiatan tersebut. Santri yang dipanggil biasanya
berkisar 10 sampai 30 orang.

Adapun kegiatan inti dimulai dengan tokoh agama (Pembina Tahfiz) yang
bertindak sebagai pemimpin membagi dan menentukan bacaan Al-Qur'an kepada
santri tahfiz. Umumnya bacaan dibagi berdasarkan juz dalam Al-Qur'an. Selanjutnya,
tokoh agama membaca basmalah dan menyebutkan niat pembacaan Al-Qur'an yang
biasanya ditujukan sesuai dengan yang diinginkan sahibul bait. Misalnya ia
mengatakan, “‘Bismillahirrahmanirrahim. Bacaan yang akan dibacakan ini pahalanya

akan diperuntukkan kepada (nama almarhum ataupun almarhumah) agar tenang di



288 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

sisi Allah Swt.” Santri kemudian mengikuti sesuai arahan dan mulai membaca atau
mengkhatamkan Al-Qur'an sebagaimana yang telah dibagikan.

Selanjutnya, kegiatan akhir, termasuk di dalamnya pembacaan doa yang akan
ditujukan kepada seseorang yang telah diniatkan di awal atau bentuk rasa syukur atas
nikmat yang telah diberikan oleh Allah Swt. Kemudian dilanjutkan dengan makan
bersama. Namun, makan bersama ini bersifat fleksibel, yakni adakalanya diadakan di
akhir dan adakalanya di awal kegiatan, tergantung dari keinginan sahibul bait. Setelah
rangkaian kegiatan selesai, sahibul bait biasanya akan memberikan tanda terima kasih
kepada santri tahfiz dan pembina serta masyarakat, baik berupa uang maupun
selainnya.

Berdasarkan uraian di atas dapat dilihat bahwa tahapan pelaksanaan ini tidak
bersifat kaku, dalam artian bahwa secara umum yang dilaksanakan biasanya
sebagaimana yang telah disebutkan di atas. Namun, hal ini juga akan disesuaikan

berdasarkan kondisi dan situasi maupun tema acara yang berlangsung

REDMI 10C | ANIR 02/10/2023 19:15

Gambar 2. Pelaksanaan mabbuddu’

Mabbuddu’ dalam Kacamata Islam dan Sejarahnya

Fenomena mabbuddu’ sebagai tradisi membaca Al-Qur'an untuk orang yang wafat
sesungguhnya memiliki akar dalam ajaran Islam, terutama dalam konsep
menghadiahkan pahala amal ibadah kepada orang lain. Tradisi ini menunjukkan
adanya hubungan erat antara bacaan Al-Qur'an dan doa bagi orang yang meninggal
(mayit) dengan semangat sosial masyarakat Bugis dalam memperkuat solidaritas.

Dalam tinjauan sejarah, pada masa Nabi Muhammad, tidak ada riwayat yang
secara eksplisit memerintahkan pembacaan Al-Qur'an untuk orang yang meninggal.
Namun, hadis riwayat Muslim No. 1004 menjelaskan bahwa doa dan sedekah atas

nama mayit sampai pahalanya. Seorang wanita bertanya tentang ibunya yang wafat



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 289

dan belum sempat berwasiat, Nabi menjawab bahwa sedekah yang dilakukan atas
nama ibunya tetap berpahala (al-Naisaburi 2009). Praktik doa dan bacaan Al-Qur’an di
sisi kubur mulai dikenal sejak masa sahabat. Ibn Umar, misalnya, berwasiat agar
dibacakan awal dan akhir surah Al-Baqarah di dekat kuburnya (Fatmawati 2014). Pada
masa tabiin, tradisi ini semakin meluas, terutama di Kufah dan Basrah, di mana bacaan
Al-Qur’an di sisi kubur menjadi ekspresi doa dalam masyarakat Muslim.

Memasuki periode ulama mazhab, perdebatan tentang bacaan Al-Quran bagi
mayit semakin kompleks. Ulama Hanafi membolehkan dengan dasar giyas: jika doa
dan sedekah saja sampai, bacaan Al-Qur'an lebih utama. Ulama Maliki lebih berhati-
hati, meski praktik ini tetap ada di masyarakat. Imam Syafi'i awalnya berpandangan
pahala bacaan Al-Quran tidak sampai, tetapi ulama Syafi'iyyah setelahnya seperti
Imam Nawawiy dan Imam as-Suyutiy membolehkan dengan syarat adanya niat.
Sedangkan Imam Ahmad bin Hanbal dari mazhab Hanbali dengan tegas
membolehkan, bahkan menyebut bahwa seluruh amal ibadah dapat dihadiahkan
untuk mayit.

Pokok perdebatan ulama meliputi dua hal. Pertama, apakah pahala bacaan Al-
Qur'an benar-benar sampai kepada mayit, dengan surah An-Najm (53): 39 sebagai dalil
penolakan dan giyas doa serta sedekah sebagai dalil pembolehan. Kedua, mengenai
tempat pelaksanaannya: apakah hanya di kuburan atau juga bisa di rumah dan tempat
lain. Dari perdebatan ini, lahirlah spektrum pandangan yaitu sebagian menolak
dengan alasan tidak ada dalil eksplisit, sementara sebagian lain menilainya sebagai
bid’ah hasanah karena mengandung nilai kebaikan, doa, dan ukhuah.

Beberapa tokoh penting turut memperkuat eksistensi tradisi ini. Ibn Qayyim al-
Jauziyyah menegaskan bahwa pahala bacaan Al-Qur'an dapat sampai kepada mayit.
Imam Nawawiy dan Imam as-Suyutiy memberikan legitimasi melalui konsep bid’ah
hasanah. Ibn Taimiyah membolehkan, meski menekankan bahwa hal itu bukan
kewajiban. Penulis menyimpulkan bahwa mabbuddu’bukan semata tradisi lokal Bugis,
melainkan bagian dari dialektika panjang umat Islam dalam memahami relasi antara
amal, doa, dan solidaritas sosial. Praktik ini menemukan dasar keagamaannya dalam
semangat doa dan tersampaikannya pahala amal ibadah kepada orang lain, serta
memiliki legitimasi historis sejak masa sahabat hingga ulama mazhab. Walaupun
terdapat perbedaan pandangan, mayoritas Muslim di Indonesia, khususnya pengikut
mazhab Syafii, menerima dan mempraktikkannya sebagai amal ibadah yang

berpahala sekaligus sarana mempererat ikatan sosio-religius.



290 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

Mabbuddu’ sebagai Fenomena Living Qur'an dan Hadis

Ada empat aspek yang perlu diperhatikan untuk melihat resepsi living Qur'an dan
hadis, yaitu agen, teks yang ditransmisikan, partisipan, dan simbol. Agen yang berperan
di sini adalah pembina tahfiz/tokoh agama. Teks yang ditransmisi dan
ditransformasikan, di sini akan dilakukan penelusuran secara substansi berdasarkan
bentuk-bentuk kegiatan yang mengarah kepada dalil-dalil agama, baik berupa dalil Al-
Qur'an maupun dalil hadis yang berbicara tentang Al-Qur’an. Partisipan yang meliputi
santri tahfiz dan masyarakat, namun yang sering dilibatkan dalam kegiatan mabbuddu’
adalah santri tahfiz. Kemudian, objek atau item yang berfungsi sebagai simbol dan
memiliki signifikansi tersendiri dalam pelaksanaan mabbuddu’.

Pertama, agen. Agen yang dimaksud dalam kajian ini adalah pembina tahfiz atau
tokoh agama. Pembina tahfiz atau tokoh agama merupakan seseorang yang menjadi
pemeran utama dalam tradisi-tradisi keagamaan yang dilakukan oleh masyarakat.
Dalam pandangan masyarakat, pembina tahfiz atau tokoh agama merupakan salah satu
tokoh penting jika masyarakat melaksanakan tradisi mabbuddu’. Posisi pembina tahfiz
atau tokoh agama dalam tradisi ini memiliki banyak peran penting. Dimulai dengan
cara masyarakat lebih dahulu menghubungi pembina tahfiz untuk memanggil atau
menentukan beberapa santrinya untuk melaksanakan tradisi mabbudddu’. Kemudian,
dilanjutkan dengan pembina membagikan Al-Qur’an per juz untuk santri. Setelah itu,
pembina tahfiz serta santri tahfiz membuka Al-Qur’an per juz nya masing-masing dan
dimulai oleh pembina tahfiz membacakan niat untuk yang ingin diniatkan agar pahala
bacaannya sampai kepada orang yang telah diniatkan.

Kedua, teks yang ditransmisi dan ditransformasikan. Beberapa prosesi yang
dilakukan dalam kegiatan mabbuddu’ adalah pengkhataman Al-Qur'an, pembacaan
doa untuk orang yang telah diniatkan. Pembacaan tersebut dilakukan dalam tradisi ini
karena sebagai warga atau masyarakat mempercayai bahwa bacaan yang dibaca
pahalanya akan sampai kepada orang yang telah diniatkan. Sebagaimana sabda

Rasulullah saw. dari Abu Hurairah r.a.:
e TR QRS JEE BRI U (B X JOHE
"Jika seseorang meninggal dunia, maka terputuslah amalannya kecuali tiga perkara

(yaitu): sedekah jariyah, ilmu yang dimanfaatkan, dan doa anak yang sholeh.”
(Riwayat Muslim No. 3084).

Dalam hadis riwayat Muslim di atas, Nabi saw. menggunakan lafaz “walad salih
yad’ii lah”. Secara linguistik, kata walad lebih umum dibanding ibn, mencakup anak
laki-laki maupun perempuan, keturunan dekat maupun jauh (Abadi 2009, 385). Imam

An-Nawawi dalam Syarh Shahih Muslim menjelaskan bahwa yang dimaksud walad



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 291

salih adalah anak kandung yang dididik dalam kebaikan sehingga doa mereka
bermanfaat bagi orang tua (al-Naisaburi 2009). Sejalan dengan itu, Ibnu Hajar al-
Asqalaniy dalam Fath al-Bart menekankan bahwa doa anak saleh mengalirkan pahala
kepada orang tua karena adanya ikatan nasab (Asqalani 2000). Sementara itu, al-
Qurthubi dalam al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an menafsirkan bahwa istilah walad dapat
mencakup keturunan yang lebih luas, termasuk cucu, sehingga maknanya tidak
terbatas pada anak biologis saja (al-Qurthubi, Fathurrahman, dan Hotib 2007).

Di sisi lain, sebagian ulama memperluas makna walad tidak hanya sebatas anak
biologis, tetapi juga anak didik atau generasi penerus yang lahir dari bimbingan seorang
guru. Pemaknaan ini sejalan dengan pandangan ulama Bugis Anre Gurutta Abu Nawas
Bintang sebagaimana yang dikutip oleh Kamaluddin sebagai agen saat dimintai
keterangan yang membedakan penggunaan walad dan ibn; walad mencakup anak saleh
secara luas, termasuk murid yang mampu membaca Al-Quran dan mendoakan
gurunya, sedangkan ibn hanya merujuk kepada anak kandung. Jika hadis Nabi itu
mengatakan ibnun salih yad’n lah akan memiliki arti yang sempit, karena hanya
merujuk kepada anak kandung. Jadi, untuk seseorang yang tidak memiliki anak
kandung tidak ada yang bisa mendoakannya (Kamaluddin 2023). Dengan demikian,
pemakaian kata walad dalam hadis ini memberikan dimensi inklusif bahwa manfaat
doa tidak terbatas pada hubungan biologis semata, tetapi juga dapat mengalir dari
anak-anak spiritual yang lahir dari pendidikan dan pengasuhan seorang muslim.

Ada pula dalil Al-Qur'an yang berisikan tentang larangan memperjualbelikan Al-

Qur’an:
o de, o \ o
0380 85 M3 B gl 15 AE s
Janganlah kamu menukarkan ayat-ayat-Ku dengan harga murah dan bertakwalah
hanya kepada-Ku. (QS. Al-Baqarah: 41)

Ayat di atas menjelaskan tentang larangan untuk tidak memperjualbelikan ayat-
ayat Allah, apalagi dengan cara menukarnya dengan harga yang murah. Dalam tafsir
klasik, Ibn Kasir (Ibn Katsir 2007) dan At-Tabariy (Al-Tabari 1954) menafsirkan larangan
ini sebagai teguran terhadap Bani Israil yang menyembunyikan kebenaran kitab
mereka demi keuntungan materi. Al-Maragiy memperluas tafsiran ini bahwa setiap
bentuk eksploitasi ayat Allah untuk kepentingan duniawi, baik dalam bentuk jual-beli
hukum maupun menjadikan ayat Al-Qur'an sebagai alat komersialisasi adalah
perbuatan tercela (Al-Maraghi 1974).

Dijelaskan pula oleh Hj. St. Fatimah bahwa seseorang yang pergi mengaji

dikarenakan unsur terpaksa ataupun hanya karena unsur riya’maka pahala atau berkah



292 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

dari bacaan Al-Qur'annya itu tidak ada. Sebagaimana terdapat dalam ayat Al-Qur'an

surah al-Baqarah ayat 264
T o T N ;,,),.S/\y VG L e LT AT (e /,.S T
G N LBV 56, A 3 o8 0395 gd\iri}em lad Vsl 33l L
Yo L, /ﬁﬁ,/(///fﬁ ( //19 T - _ /()/ 1)5_ )5 5 )
Je oy N 1S ﬂ&bébbq\ﬁﬁpé@u}f%ﬁ\!\f};ﬂjﬁb\i

- . oy, B

SN T g VAl S E 8
Wahai orang-orang yang beriman, jangan membatalkan (pahala) sedekahmu
dengan menyebut-nyebutnya dan menyakiti (perasaan penerima), seperti orang
yang menginfakkan hartanya karena riya (pamer) kepada manusia, sedangkan dia
tidak beriman kepada Allah dan hari Akhir. Perumpamaannya (orang itu) seperti
batu licin yang di atasnya ada debu, lalu batu itu diguyur hujan lebat sehingga
tinggallah (batu) itu licin kembali. Mereka tidak menguasai sesuatu pun dari apa

yang mereka usahakan. Allah tidak memberi petunjuk kepada kaum kafir.

Ayat di atas menjelaskan bahwa Allah telah memerintahkan kepada hambanya
jangan mengerjakan sesuatu dengan maksud untuk riya’. Seperti batu licin yang di
atasnya terdapat tanah, lalu ditimpa oleh hujan yang sangat lebat. Maka batu licin
tersebut akan bersih dan tidak ada lagi pasir di atasnya. Maksudnya adalah tidak ada
pahala yang diperoleh jika dilakukan dengan unsur riya’. Melainkan seseorang harus
mengerjakan suatu perbuatan disertai dengan keikhlasan, maka pahalanya akan terus
menetap dalam diri seseorang (Fatimah 2023).

Jika dikaitkan dengan mabbuddu’, ayat ini berkenaan dengan etika antara tuan
rumah dan tamu (santri tahfiz atau masyarakat). Dalam mabbuddu’, niat santri yang
dipanggil mengaji adalah untuk mendapatkan pahala dari membaca Al-Qur'an dan
atau menunaikan amanah dari gurutta, namun apabila setelahnya mendapat
keuntungan, hal tersebut dimaknai sebagai “bonus”, tanpa mematok harga yang spesifik
(Hafis 2023). Adapun bagi tuan rumah, doa (pahala) melalui bacaan Al-Qur'an akan
bermanfaat baginya (bagi orang yang didoakan atau almarhum) jika pemberian dalam
mabbuddu’ diniatkan dengan tulus karena Allah Swt., maupun diniatkan sebagai amal
jariah. Dalam artian, pahala dari bacaan Al-Qur’an pada pelaksanaan mabbuddu’ akan
terjaga dan tidak akan luntur apabila niat dari keduanya adalah ikhlas tanpa unsur
keriyaan.

Ketiga, partisipan atau pelaku yang meliputi santri tahfiz dan masyarakat.
Biasanya, pembacaan Al-Qur'an dan Barzanji dibaca oleh masyarakat dan santri tahfiz.
Namun, kebanyakan masyarakat lebih sering memanggil santri tahfiz untuk

mabbuddu’. Dalam pelaksanaan tradisi mabbuddu’ santri tahfiz dan masyarakat



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 293

beramai ramai mengkhatamkan Al-Quran dan membacakan doa agar pahalanya
sampai kepada yang diniatkan. Sebagaimana hadis yang telah ditransmisikan di atas,
bahwa masyarakat meyakini bahwa santri tahfiz dapat dianggap sebagai waladun salih
yad’ii lah yang doanya untuk seseorang atau apa pun yang diniatkan akan diterima di
sisi Allah Swt.

Keempat, benda atau barang yang menjadi simbol memiliki makna tersendiri
dalam tradisi mabbuddu’. Terdapat dua hal yang menjadi simbol dalam tradisi
mabbuddy’, yaitu kitab suci Al-Quran yang digunakan untuk mengkhatamkan Al-
Qur'an untuk si mayyit, serta amplop sebagai tanda terima kasih untuk para santri
tahfiz dan masyarakat.

Al-Qur'an di sini muncul sebagai simbol dalam aspek ekspresi religius yang
menggambarkan bahwa tradisi ini merupakan suatu ritual keagamaan yang dihidupkan
dalam masyarakat. Adapun aspek keuntungan finansial dalam mabbuddu’ disimbolkan
dengan amplop (yang biasanya berisi uang) maupun tanda terima kasih lainnya.
Berdasarkan hasil wawancara dengan agen dan partisipan, ditemukan bahwa
memberikan amplop kepada orang yang telah mengkhatamkan Al-Qur’an untuk orang
yang telah meninggal, bukan bagian dari memperjualbelikan Al-Qur'an, melainkan
hanyalah sebagai bentuk tanda terima kasih karena telah meluangkan waktu untuk
mengkhatamkan Al-Quran dan mendoakan orang yang telah meninggal dunia. Selain
itu, amplop yang didapat dari hasil mabbuddu’ merupakan suatu keuntungan finansial
yang bermanfaat bagi para santri. Masyarakat yang memberikan amplop kepada

seseorang yang mabbuddu’ menganggapnya sebagai sedekah.

Mabbuddu’ sebagai Ekspresi Religius

Mabbuddu’ merupakan pembacaan Al-Quran pada umumnya dinilai sebagai
ekspresi religius (Abshor 2019). Dalam artian, orang yang membaca Al-Qur'an hanya
menjadikannya sebagai ibadah, yaitu antara seorang hamba dengan Tuhannya tanpa
dicampuri motif tertentu. Begitu pula dengan pembacaan Al-Qur'an untuk seseorang
yang sudah meninggal, pembacaan diniatkan agar pahala yang didapatkan mengalir
kepada orang yang dibacakan tersebut (Abrar 2023).

Lebih lanjut, mabbuddu’ sebagai ekspresi religius jika didasarkan pada tujuan
pembacaan Al-Qur’an atau lainnya terbagi menjadi tiga tujuan. Pertama, niat (pahala)
bagi orang yang diniatkan (sahibul bait). Sebagaimana yang telah dikatakan oleh
Kamri, “Tidak ada masalah, kalau memang profesinya seperti itu, misalnya
penceramah (dai) toh , atau memang penghafal yang selalu pergi mengaji, pahalanya
diperuntukkan kepada orang yang mati,” (Kamri 2023). Senada dengan yang

diungkapkan oleh Suwardi, “Menurutku dalam ahlusunah khususnya di Asy’ariyah,



294 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

dipahami bahwa pahala yang dibacakan itu sampai kepada yang ditujukan. Misalnya
anaknya tidak mampu untuk membacakan (Al-Qur'an), lalu dipanggillah (santri
tahfiz) untuk membantu membacakan Al-Qur'an,” (Suwardi 2023).

Kedua, doa (keselamatan di dunia akhirat). Seperti yang telah dikatakan oleh
Mustaqim Novsar, “Kita akan mendoakan semoga almarhum diterima segala amal
ibadahnya,” (Novsar 2023). Selanjutnya Muhammad Akzan mengatakan, “Setelah
membaca Al-Qur'an, kita akan mendoakan semoga almarhum diterima segala amal
ibadahnya,” (Pratama 2023). Setelah pembacaan Al-Qur'an 30 Juz selesai, biasanya
akan dibacakan doa keselamatan bagi tuan rumah, atau untuk orang yang telah
meninggal (dalam acara takziah), tergantung dari tujuan mereka melaksanakan
mabbuddu’.

Ketiga, syukur (mensyukuri nikmat yang diberikan Allah Swt.). Sebagaimana yang
telah dikemukakan sebelumnya bahwa seiring berjalannya waktu, mabbuddu’ tidak
hanya dilaksanakan dalam acara takziah, tetapi juga mengalami perkembangan,
misalnya dalam hajatan pernikahan, pindahan ke rumah baru, atau acara syukuran
lainnya. Seperti yang dikatakan oleh Suwardi, “Untuk bentuk kesyukuran karena
pindah rumah yah kita niatkan, dimintakan untuk membuka pengajian itu diminta
kepada seluruh ananda untuk pahalanya baca Al-Qur'an kita dilimpahkan untuk
sebagai bentuk kesyukuran,” (Suwardi 2023).

Nilai ekspresi religius (agama) dapat kita lihat di dalam tradisi mabbuddu’. Pada
tradisi ini terdapat bentuk permohonan doa kepada Allah Swt. yang dipimpin oleh
orang tertentu untuk mendoakan seseorang yang telah meninggal itu atau mendoakan
orang yang mengadakan syukuran dalam suatu acara tertentu. Hal ini merupakan
suatu ibadah kepada Allah Swt. dengan meyakini bahwa hanya kepada-Nya manusia

memohon pertolongan dan meminta.

Mabbuddu’ sebagai Pendukung Finansial Santri

Mabbuddu’ dalam posisinya sebagai pendukung finansial dapat dikategorikan
menjadi dua. Pertama, sebagai pendukung biaya hidup yang bersifat primer, seperti
untuk membantu membeli makan, sebagaimana yang dikatakan oleh Kamri, “Kalau
bagi ustaz atau bagi santri, manfaatnya kalau misalnya tidak ada uangnya atau uang
belanjanya sudah berkurang ya itulah yang menambah-nambah uang belanja bagi
santri atau bagi seorang ustaz,” (Kamri 2023). Begitu pun mabbuddu’ juga dapat
membantu dalam biaya pendidikan, sebagaimana yang dikatakan oleh Muhammad
Akzan, “Kalau kayak ada yang mau dipergi (misalnya ingin pergi ke suatu tempat) atau
kadang kayak mau kasian membayar (ada yang harus dibayarkan) anak-anak terus ada

orang yang memanggil mengaji, sebutmi itu (mereka mengatakan) bilang



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 295

alhamdulillah, ditanya saja, bilang ini pung kasian mauki membayar tidak ada uangnya
ini,”(Pratama 2023).

Kedua, pendukung biaya hidup yang bersifat sekunder, seperti untuk menambah
uang jajan, sebagaimana yang dikatakan oleh Hamzah, “Bahwa tentu dengan datang
mabbuddu’ anak-anak santri terutama kalau anak santri yang diundang bisa ada
tambahan untuk uang jajannya,” (Hamzah 2023). Seperti yang dikatakan juga oleh
Ahmad Zaky, “Jadi di sini orang kalau ada uang jajannya hasil buddu’itu,” (Zaky 2023).

Selain itu menurut Kamaluddin, “Sebagian segelintir santri juga begitu. Dia terlalu
mengutamakan buddu’-nya itu, tergantung amplopnya itu, dia tidak terlalu memikirkan
bacaannya, dan ini juga menjadi bumerang bagi mereka,” (Kamaluddin 2023). Suwardi
mengatakan, “Si pemilik acara ini, tuan rumah ini, hanya membayar waktu kita yang
terbuang, bukan suatu pekerjaan hanya dimintai suatu pertolongan. Artinya kita tidak
pasang tarif. Kalau kita pasang tarif baru itu diperjualbelikan, Nak,” (Suwardi 2023).
Hamzah selaku masyarakat juga mengatakan, “Tidak begitu, karena dalam praktik
mabbuddu’ tidak ada tarif yang ditetapkan tergantung masyarakat yang memanggilnya,
tergantung berapa sedekah sehingga kalau dikatakan mencari keuntungan finansial
untuk menghidupi biaya hidupnya, itu tidak, karena tidak ada tarif di dalamnya,”
(Hamzah 2023).

Berdasarkan uraian di atas terlihat jelas aspek dukungan finansial dari kegiatan
mabbuddy’. Dalam hal ini, hasil dari mabbuddu’ yang berupa uang jelas memberikan
pengaruh dalam finansial pelakunya, terkhusus kepada santri tahfiz yang sering kali
dipanggil untuk melaksanakan mabbuddu’. Mabbuddu’ sebagai pendukung finansial
yakni kegiatan mabbuddu’ ini dijadikan sebagai salah satu kegiatan yang menghasilkan
gaji bagi para santri tahfiz yang menjadi pelaku utama dalam membaca Al-Qur'an.
Sampai ada istilah yang mengatakan bahwa “Tau mate pa tuo ka (Orang meninggal yang
membuat saya hidup)” (Marwah Syam 2023). Maksudnya adalah ketika mendapatkan
hasil dalam kegiatan mabbuddu’, hasil tersebut yang digunakan untuk menghidupi
kesehariannya. Namun, harus digaris bawahi bahwa hasil dari mabbuddu’ tidak hanya
berupa uang, akan tetapi juga ada tanda terima kasih lainnya seperti makanan, yang

mana juga memberikan pengaruh dengan membantu kesejahteraan hidup para santri.

Kesimpulan

Mabbuddu’ di Kabupaten Wajo mengalami perkembangan dalam pemaknaan dan
pelaksanaannya. Kegiatan yang awalnya dilakukan dalam bentuk pembacaan Al-
Qur'an dalam acara takziah kematian, kemudian berkembang menjadi satu bentuk
fenomena budaya yang dipertahankan dan diwariskan sehingga menjadi tradisi. Dalam

pelaksanaan mabbuddu’ memiliki nilai ekspresi religius yang didasarkan pada tiga



296 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

tujuan, yaitu pahala pembacaan diniatkan bagi sahibul bait, doa keselamatan dunia dan
akhirat, serta rasa syukur. Selain itu, mabbuddu’ juga memiliki manfaat timbal balik
yang diterima oleh para santri dalam hal pendukung finansial mereka.

Berdasarkan resepsi living Quran dan hadis, ditemukan bahwa aspek ekspresi
religius dan keuntungan finansial yang terdapat dalam tradisi mabbuddu’ memiliki
landasan teologis yang jelas sebagaimana tercantum dalam Al-Qur'an dan hadis Nabi.
Tradisi mabbuddu’ sebagai satu bentuk resepsi umat Islam terhadap keutamaan
mengkhatamkan Al-Qur'an, senantiasa mengirimkan doa untuk orang yang telah
mendahului dan pembacaan Barzanji atau ceramah sebagai aspek religius. Begitu pula
bentuk keuntungan finansial yang didapatkan oleh para santri diniatkan sebagai
sedekah oleh masyarakat yang memberikan, dan bermanfaat bagi kedua belah pihak.

Penelitian ini terbatas dalam hal pengkajian tradisi mabbuddu’ berdasarkan
perspektif living Quran dan hadis. Untuk mendapatkan pemahaman yang lebih
mendalam, diperlukan penelitian selanjutnya yang mengkaji berdasarkan perspektif

lain, seperti tinjauan dalam hukum Islam, aspek sosial, antropologi, dan lain-lain.



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 297

Daftar Pustaka

Abadi, Muhammad bin Ya'qub Alfairuz. 2009. Al-Qamus Al-Muhit. Beirut: Dar al-
Ma'rifah.

Abrar, Muhammad. 2023. “Pemberian Imbalan Pada Kelompok Tadarus untuk
Pembacaan Al-Qur'an Menurut Konsep ljarah ‘ala Amal (Studi Kasus
Kelompok Tadarus Ashabul Kahfi Kemukiman Suaq Kecamatan Samadua).”
UIN Ar-Raniry, Banda Aceh.

Abshor, M. Ulil. 2019. “Tradisi Resepsi Al-Qur'an Di Masyarakat Gamawang Sinduadi
Milati Yogyakarta: Kajian Living Qur'an.” Qof3(1): 41-54.

Al-Maragiy, Ahmad Mustafa. 1974. Tafsir Al-Maragiy. Beirut: Dar al-Fikr.

al-Qurthubi, Fathurrahman, dan Ahmad Hotib. 2007. Tafsir Al-Qurthubi. Jakarta:
Pustaka Azzam.

At-Tabariy, Abu Ja‘far Muhammad Ibn Jarir. 1954. Jami’ al-Bayan an Ta'wil Al-Qur’an.
Kairo: Dar al-Ma‘arif.

Andrianta, Dwi, Stimson Hutagalung, dan Rolyana Ferinia. 2020. “Kontekstualisasi
Ibadah Penghiburan pada Tradisi Slametan Orang Meninggal dalam Budaya
Jawa.” Visio Dei: Jurnal Teologi Kristen 2(2): 244—64.

Aripai, Andi Fatihul Faiz. 2022. “Living Hadis dalam Tradisi Mattampung Masyarakat
Bugis di Desa Watu.” UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta.

Ariska, Ayu. 2019. “Persepsi Masyarakat Terhadap Tradisi Mattampung di Desa Bulue
Kecamatan Marioriawa Kabupaten Soppeng.” IAIN Parepare, Parepare.

‘Asqalaniy, Ahmad Ibn Ali Ibn Hajar. 2000. Fath Al-Bari Syarh Sahih Al-Bukhariy. Beirut:
Dar al-Kutb al-TImiyah.

Fatimah, St. Masjid Jami' Sengkang. 19 Oktober 2023. “Wawancara.”

Fatmawati. 2014. Welcome Sang Maut. ed. Muhammad Shuhufi. Gowa: Pustaka
Almaida.

Geertz, C. 2020. Agama Jawa. Clered Publishing.
Hafis, Muh. Masjid Jami’ Al-Burhan Sengkang. 1 Oktober 2023. “Wawancara.”
Hamzah. Masjid Jami' Sengkang. 19 Oktober 2023. “Wawancara.”

Hariyanto, Oda Ignatius Besar. 2016. “Destinasi Wisata Budaya dan Religi di Cirebon.”
Jurnal Ecodemica: Jurnal Ekonomi Manajemen dan Bisnis 4(2): 214—22.

Hasanah, Izzatul. 2022. “Reciting Surah Al-lkhlas (Makkuluhuwallah) Tradition By
Bugis Pagatan Tribe In Kusan Hilir District Tanah Bumbu Regency.” UIN
Antasari, Banjarmasin.



298 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

Hastuti, Nurnawati Hindra, dan Agus Supriyadi. 2020. “Memperhatikan Karakteristik
Budaya dalam Fenomena Kehidupan Bermasyarakat.” Adi Widya: jurnal
Pengabdian Masyarakat 4(2): 131—41.

Hudri, Misbah, dan Muhammad Radya Yudantiasa. 2018. “Tradisi Makkuluhuwallah
dalam Ritual Kematian Suku Bugis: Studi Living Qur'an an Tentang Pembacaan
Surat Al-Ikhlas.” Maghza: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 3(2): 228—41.

Ibn Kasir, Imaduddin Abi Fida’ Isma‘il Ibn ‘Umar. 2007. Tafsir Ibn Kasir. Beirut: Al-Kitab
Al-Ilmi.

Kamalia, Nur. 2021. “Tradisi Mabbaca-Baca Pabbilang Penni Studi Pada Masyarakat
Suku Bugis Di Kecamatan Keritang Kabupaten Indragiri Hilir.” Nusantara;
Journal  for  Southeast Asian  Islamic  Studies  16(2):  99-106.
doi:10.24014/nusantara.vi6i2.13636.

Kamaluddin. Sengkang. 30 September 2023. “Wawancara.”

Kamarudin, Lalu. 2021. “Budaya Bereqe Sasak Lombok Sebagai Upaya Melestarikan
Nilai Religius dan Jati Diri Masyarakat Montong Baan Kecamatan Sikur Lombok
Timur.” Berajah Journal: Jurnal Ilmiah Pembelajaran dan Pengembangan Diri
1(1): 43—49.

Kamri. Madrasah Tsanawiyah As'adiyah Putri Pusat Sengkang. 30 September 2023.
“Wawancara.”

Liliweri, Alo. 2019. Pengantar Studi Kebudayaan. Yogyakarta: Nusamedia.

Lutfia, Mambaul. 2020. “Tradisi Semaan Al-Quran Dalam Acara Wa limatulUrsy Dan
Kirim Doa Orang Meninggal Di Desa Kalikondang Demak Tahun 2018 (Studi
Living Quran).” IAIN Salatiga, Salatiga.

Marwah Syam. Masjid Jami' Sengkang. 5 Agustus 2023. “Wawancara.”

Miles, Michael Huberman, Johnny Saldana, dan Matthew. B. 2014. Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook. United Statesof America: SAGE Publications.

an-Naisaburiy, Abi al-Husain Muslim bin al-Hajjaj al-Qusyairi. 2009. Sahih Muslim bi
Syarah An-Nawawi. Beirut: Dar al-Fikr.

Novsar, Mustakim. Masjid Jami’ Al-Burhan Sengkang. 1 Oktober 2023. “Wawwancara.”

Parninsih, Iin. 2021. “Eksplorasi Tradisi Mattampung Masyarakat Bugis dalam Kajian
Living Qur'an: Studi Desa Barugae Kabupaten Bone Sulawesi Selatan.”
Pappasang 3(2): 63—84.

Pratama, Muhammad Akzan. Masjid Jami’ Al-Burhan Sengkang. 1 Oktober 2023.
“Wawancara.”

Pratiwi, Kinanti Bekti. 2018. “Dari Ritual Menuju Komersial: Pergeseran Tradisi
Ruwahan di Kelurahan Sukorejo, Kecamatan Wonosari, Kabupaten Klaten.”
Haluan Sastra Budaya 2(2): 204-19.



Resepsi Performatif dalam Tradisi Mabbuddu' — Fadhilah Nur Khaerati, dkk | 299

Balai Pustaka. 2005. “Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Ketiga.” Jakarta: Balai
Pustaka.

Qudsy, Saifuddin Zuhri, dan Subkhani Kusuma Dewi. 2018. Living Hadis: Praktik,
Resepsi, Teks, dan Transmisi. Yogyakarta: Ilmu Hadis Press, Program Studi Ilmu
Hadis UIN Sunan Kalijaga.

Rahmi, Nur. 2019. “Mattampung Massal Di Desa Harapan Kecamatan Tanete Riaja
Kabupaten Barru.” Universitas Negeri Makassar, Makassar.

Rohman, Nur Farku. 2019. “Pembacaan Surat Yasin Dalam Tradisi Tahlilan: Kajian
Living Qur'an di Desa Pelem Kecamatan Campurdarat.” UIN Sayyid Ali
Rahmatullah, Tulungagung

Romdani, M. Zainur Ihsan. 2021. “Pembacaan Ayat-Ayat Al-Qur'an pada Tradisi Upacara
Kematian Tanam Batu Mesan (Studi Living Qur'an di Desa Setanggor Selatan,
Kecamatan Sukamulia, Kabupaten Lombok Timur, NTB).” UIN Sunan Kalijaga,
Yogyakarta.

Safitri, Yulia, dan Suyato Suyato. 2022. “Dinamika Pelaksanaan Tradisi Ruwahan di
Dusun Padaan Ngasem Kabupaten Kulon Progo.” Agora 11(1): 41-54.

Salsabila, Delta Aztianisa, dan S. Rianti Jahera. 2023. “Budaya dan Aktivitas Kehidupan
Masyarakat di Kampung Naga: Studi Pariwisata.” Garuda: Jurnal Pendidikan
Kewarganegaraan dan Filsafat 1(1): 15—24.

Saputra, Yulian Widya, Edwardus Iwantri Goma, dan Aisyah Trees Sandy. 2023. “The
Mappalili Tradition as a Form of Maintaining Agricultural Culture in South
Sulawesi (Cultural Geography Perspective).” Santhet: Jurnal Sejarah,
Pendidikan, dan Humaniora 7(1): 181-89.

Setiawan, Tatan, Muhammad Zainul Hilmi, dan Reza Pahlevi Dalimunthe. 2021.
“Pemahaman Hadits Larangan Menerima Upah Dalam Mengajarkan Al-
Qur'an.” Jurnal Iman dan Spiritualitas 1(2): 126.

Setyaningrum, Naomi Diah Budi. 2018. “Budaya Lokal di Era Global.” Ekspresi Seni:
Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 20(2): 102—12.

Siskareni, Ayu. 2019. “Tinjauan Hukum Islam Tentang Upah Khatamkan Al-Qur’'an yang
Dihadiahkan untuk Mayit (Studi di Rukun Kematian Pidada Ii Lingkungan Ii
Kelurahan Panjang Utara, Bandar Lampung).” UIN Raden Intan, Lampung,.

Subadi, Tjipto. 2006. “Metode Penelitian Kualitatif.” Surakarta: Muhammadiyah
University Press

Suwardi. Asrama Tahfiz Hisas Soppeng. 30 September 2023. “Wawancara.”
Syaiful, Ahmad. Asrama Tahfiz Hisas Soppeng. 30 September 2023. “Wawancara.”

Syaripudin, Enceng Iip. 2018. “Perspektif Ekonomi Islam Tentang Upah Khataman Al-
Qur'an.” Jurnal Naratas 1(2): 1-8.



300 | Suhuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 277 — 300

Wiguna, Satria, dan Ahmad Fuadi. 2022. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi
Tahlilan Di Desa Batu Melenggang Kecamatan Hinai” Thawalib: Jurnal
Kependidikan Islam 3(1): 15—24.

Zaky, Ahmad. Asrama Tahfiz Hisas Soppeng. 30 September 2023. “Wawancara.”



