
Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025, hlm 371 – 403, DOI: https//doi.org/10.22548/shf.v18i2.1011 
ISSN 1979-6544; eISSN 2548-6942; http://jurnalsuhuf.kemenag.go.id  

 
 

 
 
 
GAYA OTTOMAN PADA MUSHAF AL-QUR’AN SALINAN  
SAYYID MUHAMMAD NAYAZI DI BANTUL D.I. YOGYAKARTA  

Fariha Nuril Hajar Al Adlha 
Universitas Islam Negeri “Sunan Kalijaga”, Yogyakarta, Indonesia 
farihanuril99@gmail.com 
 
Ayu Nadhifah 
Universitas Islam Negeri “Sunan Kalijaga”, Yogyakarta, Indonesia 
anadhifah07@gmail.com 
 
Achmad Yafik Mursyid 
Universiti Malaya, Malaysia 
yaviemursyid@gmail.com  

 
Abstrak 

Artikel ini mengkaji manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi yang ditemukan 
di Imogiri (Bantul), lengkap 30 juz dan bertarikh 1277 H (±1860–1861 M). Tujuan penelitian 
adalah mengidentifikasi indikator “gaya Ottoman” secara terukur melalui data kodikologi–
tekstologi serta komparasi. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif gabungan 
kepustakaan dan lapangan melalui dokumentasi manuskrip, wawancara pemilik/keluarga, dan 
analisis filologi (kodikologi dan tekstologi). Hasil kajian menunjukkan klaster indikator yang 
konsisten, yaitu ritme 20 halaman per juz, penggunaan ayat pojok (ayet ber kenar), dan 15 baris 
per halaman, disertai iluminasi pembuka (serlevha), kombinasi khaṭṭ (naskhiy–ṡuluṡ–riq‘ah), 
serta perangkat tilawah (rasm dominan imlā’iy dengan jejak ‘uṡmāniy, tanda ḍabṭ, tajwid–
wakaf, scholia, dan catatan qirā’āt). Temuan ini mendukung kesimpulan bahwa mushaf Nayazi 
mengikuti model produksi yang berorientasi pada keteraturan halaman dan kebutuhan 
tilawah/hafalan. Namun, asal-usul geografis mushaf masih memerlukan bukti internal 
tambahan, seperti stempel kepemilikan atau catatan wakaf. Studi ini memperluas data mushaf 
bergaya Ottoman di Jawa dan menawarkan indikator komparatif untuk penelitian mushaf 
sejenis. 

Kata kunci: manuskrip Al-Qur’an; kodikologi; tekstologi; Ottoman; ayat pojok; Bantul. 



372 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

 
Ottoman-Style in the Qur’anic Manuscript Copied by Sayyid Muhammad Nayazi in 
Bantul D.I. Yogyakarta 

 

Abstract 

This article examines the Qur’anic manuscript copied by Sayyid Muhammad Nayazi, discovered 
in Imogiri (Bantul), complete in 30 juz and dated 1277 AH (c. 1860–1861 CE). It aims to identify 
measurable “Ottoman-style” indicators through codicological–textological evidence and 
comparison. The study employs a qualitative design combining library and field research, using 
manuscript documentation, interviews with the owner/family, and a philological approach 
(codicology and textology). The findings reveal a consistent cluster of indicators: the 20-pages-per-
juz rhythm (with limited variations), the ayet ber kenar (corner-verse layout), and the 15-lines-per-
page standard, alongside an opening illumination (serlevha), functional script distribution 
(naskhiy–ṡuluṡ–riq‘ah), and a reading apparatus (predominantly imlā’iy rasm with traces of 
‘uṡmāniy features, ḍabṭ markers, tajwīd–waqf signs, scholia, and qirā’āt notes). These features 
support the conclusion that the Nayazi mushaf follows an Ottoman-oriented production model 
designed for stable reading and memorization practices. However, geographic provenance still 
requires further internal evidence, such as ownership seals or waqf notes. This study adds to the 
mapping of Ottoman-style mushafs in Java and proposes a comparative indicator set for similar 
manuscript studies. 

Keywords: Qur’anic manuscript; codicology; textology; Ottoman; corner-verse layout; Bantul. 

  



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 373 
 

 

 

Pendahuluan 
Kajian manuskrip Al-Qur’an di Indonesia berkembang seiring penemuan mushaf 

di berbagai daerah dan meningkatnya upaya katalogisasi serta deskripsi kodikologis–
tekstologis terhadap koleksi-koleksi tersebut. Sejumlah penelitian mencatat bahwa 
manuskrip Al-Qur’an tersebar luas di banyak wilayah Nusantara dari Sumatra hingga 
Indonesia Timur dan sebagian telah terdokumentasi melalui proyek inventarisasi serta 
publikasi ilmiah (Fais dkk 2022). Akumulasi temuan ini mendorong lahirnya peta awal 
tradisi penyalinan mushaf, termasuk kecenderungan format, bahan, tata letak, ragam 
iluminasi, dan ciri-ciri penandaan bacaan.  

Namun, perkembangan itu juga menghadirkan persoalan metodologis penting: 
temuan mushaf di suatu wilayah tidak otomatis menunjukkan asal produksi mushaf 
tersebut. Ali Akbar, misalnya, menunjukkan bahwa studi manuskrip Al-Qur’an 
memunculkan tipologi mushaf berdasarkan daerah, tetapi pada saat yang sama 
mengingatkan adanya migrasi mushaf yang membuat lokasi penemuan berbeda dari 
asal produksi/penyalinannya (Akbar 2019). Dengan kata lain, deskripsi berbasis “lokasi 
temuan” perlu selalu diuji melalui pembacaan material dan tekstual, serta 
dibandingkan dengan manuskrip lain yang relevan. 

Sejalan dengan itu, kajian manuskrip Al-Qur’an di Indonesia umumnya bertumpu 
pada penelaahan aspek kodikologi dan tekstologi, seperti iluminasi, kaligrafi, bahan, 
ukuran, tampilan halaman, hingga aspek ulūm al-Qur’ān. Akbar (Akbar 2014), misalnya, 
mengkaji delapan mushaf di Sulawesi Barat dan menyimpulkan kuatnya tradisi 
penulisan mushaf Bugis disertai catatan qiraat (dengan satu pengecualian). Dalam studi 
lain tentang Tailan Selatan, Akbar (Akbar 2019) menunjukkan kemungkinan kuat 
adanya mushaf yang berasal dari Jawa, Madura, dan Aceh berdasarkan perbandingan 
koleksi Masjid Bankuanlangnga di Pattani. Kesimpulan ini mempertegas bahwa 
jaringan perpindahan mushaf antardaerah ikut membentuk sebaran manuskrip. 
Sementara itu, Ghozali (Ghozali 2024) menyoroti hubungan antara karakter 
ornamen/iluminasi mushaf Madura dan ekspresi budaya setempat, serta menekankan 
bahwa kecenderungan iluminator sering berkaitan dengan lingkungan seni di sekitar 
masa produksi mushaf. 

Kecenderungan iluminator dalam menghias mushaf memang kerap dijadikan 
indikator tipologi daerah atau jejaring pengaruh, tetapi pada standar kajian bereputasi, 
indikator visual tidak cukup berdiri sendiri. Di Asia Tenggara, beberapa mushaf disebut 
memperlihatkan pengaruh Turki Ottoman (Ottoman) melalui iluminasi, kaligrafi, dan 
tata letak halaman (Akbar 2015). Akbar memberi contoh temuan yang teridentifikasi 
memiliki pengaruh Ottoman, antara lain koleksi Prabu Diraja, Palembang dan koleksi 



374 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

Museum Mpu Tantular, Sidoarjo. Temuan-temuan semacam ini membuka ruang 
pembacaan baru: mushaf Nusantara dapat memperlihatkan jejak pengaruh gaya (style 
influence) atau keterhubungan tradisi desain mushaf lintas wilayah. 

Di sinilah letak gap yang ingin direspons artikel ini. Sejumlah studi sudah 
menyebut “pengaruh Ottoman/Turki” pada mushaf Nusantara, tetapi dalam banyak 
kasus, klaim tersebut masih sering berhenti pada pernyataan kemiripan ciri tanpa 
penjelasan operasional mengenai: fitur mana yang bersifat diagnostik, seberapa kuat 
inferensinya, dan bagaimana alternatif penjelasan dipertimbangkan. Oleh karena itu, 
penting membedakan secara tegas antara: (1) pengaruh gaya (iluminasi/tata letak yang 
ditiru atau diadaptasi), (2) afiliasi tradisi penyalinan (scribal tradition yang bisa 
bergerak lintas ruang), dan (3) asal produksi/penyalinan (provenance) yang menuntut 
bukti material-kontekstual lebih kuat. Pembedaan ini krusial agar “kemiripan” tidak 
otomatis disamakan dengan “asal-usul”. 

Dalam konteks Yogyakarta, disebut adanya manuskrip Al-Qur’an di Bantul yang 
memiliki karakteristik pengaruh Al-Qur’an Turki yang dikaitkan dengan relasi Keraton 
Yogyakarta.1 Di sekitar wilayah temuan tersebut, ditemukan pula mushaf lain yang 
memiliki karakteristik serupa, salah satunya adalah manuskrip Al-Qur’an salinan 
Sayyid Muhammad Nayazi,2 yang ditemukan di Imogiri, tepatnya di Dusun Pundung, 
Desa Wukirsari, Kecamatan Imogiri, Kabupaten Bantul, Yogyakarta. Manuskrip inilah 
yang menjadi fokus utama artikel. 

Artikel ini merupakan laporan penelitian manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid 
Muhammad Nayazi yang dilakukan sejak akhir 2022. Penamaan manuskrip 
disimpulkan melalui kolofon pada halaman akhir. Kolofon dipahami sebagai catatan 
pada akhir teks mengenai kapan dan di mana teks selesai disalin (Baried dkk 1994). 
Sejauh pengetahuan penulis, manuskrip ini belum tercatat dalam katalogisasi 
manuskrip Al-Qur’an Nusantara. Karena itu, artikel ini bertujuan menyajikan deskripsi 
dan analisis yang lebih sistematis mengenai karakteristik manuskrip melalui pisau 
analisis filologi khususnya kodikologi dan tekstologi. Sebagaimana ditegaskan dalam 
studi filologi, penelitian manuskrip menuntut penggunaan ilmu bantu seperti 
linguistik, paleografi, sejarah kebudayaan, antropologi, serta perangkat ilmu Al-Qur’an 
(Baried dkk 1994, 13). Melalui pendekatan tekstologi berbasis paradigma intertekstual, 
dapat diungkap potensi keterkaitan satu manuskrip dengan manuskrip lain, termasuk 

 
1 Manuskrip tersebut dinamai dengan “Manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Mustofa ar-Rusydi” 

berdasarkan pada kolofon yang tertulis nama Sayyid Mustof Ar-Rusydi yang diduga sebagai penyalin 
manuskrip. 

2 Penamaan manuskrip ini penulis simpulkan melalui kolofon yang terdapat di halaman paling 
akhir manuskrip.  



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 375 
 

 

 

kemungkinan jejaring hubungan mushaf lintas wilayah berdasarkan kesamaan teks 
atau konvensi penulisannya (Yahya dan Aini 2017). 

Agar pembacaan “bergaya Ottoman/Turki” tidak berhenti pada kesan visual, 
artikel ini menempatkan temuan kodikologis dan tekstologis ke dalam kerangka 
pembuktian bertingkat: fitur–bukti folio–rujukan pembanding–kekuatan inferensi–
alternatif penjelasan. Dengan kerangka ini, artikel tidak memaksakan klaim 
provenance, melainkan menilai secara terukur apakah karakteristik manuskrip lebih 
tepat dibaca sebagai pengaruh gaya, afiliasi tradisi penyalinan, atau indikasi asal 
produksi yang masih memerlukan bukti tambahan. 

Dengan demikian, artikel ini diarahkan untuk menjawab tiga pertanyaan riset 
berikut: (1) Apa saja karakteristik kodikologis dan tekstologis utama manuskrip Al-
Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi? (2) Indikator mana yang paling kuat untuk 
menilai afiliasi tradisi mushaf “bergaya Ottoman/Turki”, dan bagaimana kekuatan 
inferensinya jika dibandingkan dengan manuskrip pembanding? (3) Apa alternatif 
penjelasan yang paling masuk akal terkait karakteristik tersebut, mengingat adanya 
migrasi mushaf dan kemungkinan adaptasi gaya di tingkat lokal? 

Metode Penelitian 
Penelitian ini memakai pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus karena 

fokusnya satu objek utama, yaitu manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad 
Nayazi. Tujuan utamanya adalah untuk membaca karakter manuskrip secara rinci 
sekaligus memahami konteks temuan dan riwayatnya (Creswell & Poth, 2017). Metode 
yang dipakai menggabungkan riset kepustakaan dan riset lapangan. Data primer 
dikumpulkan melalui observasi dan dokumentasi manuskrip. Misalnya, memotret 
bagian-bagian penting, mengukur ukuran halaman dan ruang teks, mencatat jumlah 
baris per halaman, serta mengamati bahan kertas termasuk kemungkinan watermark 
bila terlihat (Déroche, 2005; Gacek, 2009).  

Data primer juga diperkuat dengan wawancara semi-terstruktur dengan 
pemilik/penjaga manuskrip dan narasumber lokal untuk menggali informasi sosio-
historis: jalur kepemilikan, cara penyimpanan, penggunaan, dan konteks temuan 
manuskrip (Creswell & Poth, 2017). Sementara itu, data sekunder dihimpun dari katalog 
manuskrip, artikel jurnal, dan buku rujukan kodikologi–tekstologi untuk memperjelas 
istilah, mendefinisikan ciri secara operasional, serta menyediakan bahan pembanding 
(Déroche, 2005; Gacek, 2009). 

Analisis dilakukan secara deskriptif dan analitis melalui tiga langkah utama. 
Pertama, analisis kodikologi untuk menjelaskan aspek fisik manuskrip seperti bahan, 



376 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

format, tata letak, iluminasi, perangkat penandaan, penjilidan (jika ada), dan tanda 
kepemilikan. Setiap temuan harus bisa ditunjukkan kembali bukti folio/fotonya agar 
dapat diperiksa ulang (Déroche, 2005; Gacek, 2009). Kedua, analisis tekstologi untuk 
memeriksa aspek teks seperti rasm (usmani/imlā’iy), ortografi, tanda wakaf/tajwid, dan 
bila perlu varian teks yang relevan. Pemeriksaan varian dapat dilakukan dengan 
memilih bagian-bagian yang paling mungkin berbeda (Creswell & Poth, 2017). Ketiga, 
analisis komparatif dengan manuskrip/literatur pembanding yang pernah dikaitkan 
dengan gaya Ottoman/Turki. Pada tahap ini, peneliti tidak langsung menyimpulkan 
“asal-usul”, melainkan memakai matriks evidensi: fitur apa yang diamati, definisinya, 
bukti folio/foto, rujukan pembanding, seberapa kuat bukti itu, dan apa alternatif 
penjelasannya.  

Untuk menjaga keabsahan, penelitian memakai triangulasi sumber (manuskrip–
wawancara–literatur), triangulasi metode (observasi/dokumentasi–wawancara–
kepustakaan), dan jejak audit berupa penautan klaim pada foto/folio serta catatan 
lapangan; bila memungkinkan, ringkasan wawancara dikonfirmasi kembali kepada 
narasumber (Creswell & Poth, 2017). Secara etika, wawancara dilakukan dengan 
persetujuan narasumber (informed consent), identitas dapat disamarkan jika diminta, 
dan dokumentasi manuskrip dilakukan dengan izin pemilik/penjaga serta 
memperhatikan prinsip konservasi agar manuskrip tidak rusak (Creswell & Poth, 2017). 

Deskripsi Manuskrip 
Manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi ditemukan dalam kondisi 

relatif lengkap, mencakup tiga puluh juz, disertai doa khatam Al-Qur’an dan kolofon 
pada bagian akhir. Secara konservasi, manuskrip menunjukkan sejumlah kerusakan 
yang memengaruhi keterbacaan: sebagian tinta tampak luntur sehingga beberapa kata 
tidak jelas, beberapa tepi kertas sobek (pada beberapa bagian tampak seperti potongan 
simetris sehingga ada simbol/ornamen yang terpangkas), dan pada beberapa halaman 
akhir muncul jamur berwarna gelap. Kondisi ini penting dicatat karena dapat 
memengaruhi pembacaan detail tekstual (misalnya tanda wakaf/tajwid, angka, atau 
catatan pinggir) serta menuntut kehati-hatian saat menyimpulkan varian atau “corrupt” 
(Déroche, 2005; Gacek, 2009).  

Berdasarkan kolofon, penyalin disebut sebagai Sayyid Muhammad Nayazi dengan 
tambahan gelar “al-Ḥāfiẓ”, yang mengisyaratkan statusnya sebagai penghafal Al-Qur’an. 
Kolofon juga menyebutkan bahwa ia terkait sebagai murid Sayyid Abdullah Shidqi, 
meskipun informasi biografis kedua nama tersebut belum berhasil dilacak lebih lanjut. 
Tahun penyalinan dicatat “1277” dan dalam penelitian ini dibaca sebagai 1277 H (sekitar 
1860–1861 M), sehingga usia naskah diperkirakan sekitar pertengahan abad ke-19. 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 377 
 

 

 

Namun, pembacaan tanggal dan identitas penyalin tetap perlu diverifikasi melalui 
pembacaan kolofon yang cermat serta pemeriksaan elemen material (misalnya jenis 
kertas dan ciri paleografis) agar kronologi tidak hanya bergantung pada satu indikator 
(Déroche, 2005; Gacek, 2009). Kemudian, jika melihat gaya tulisan manuskrip, Sayyid 
Muhammad Nayazi merupakan seorang kaligrafer profesional karena tulisannya yang 
indah dan sesuai dengan kaidah (Adlha 2023, 87). 

Dari sisi konteks temuan, manuskrip ini ditemukan di Dusun Pundung, Desa 
Wukirsari, Kecamatan Imogiri, Kabupaten Bantul, Yogyakarta. Informasi dari pemilik 
menyebut manuskrip ini sebagai bagian dari “benda peninggalan keluarga” bersama 
artefak lain (keris, tombak, dan manuskrip berbahasa Jawa). Riwayat perolehan 
manuskrip belum diketahui secara pasti, sehingga asal-usul (provenance) pada tahap 
ini masih bersifat dugaan (misalnya warisan leluhur atau pemberian).  

Dalam tradisi Jawa abad ke-18–19, hubungan antara lingkungan elite/keraton dan 
keberadaan koleksi naskah merupakan kemungkinan yang wajar, terutama karena 
akses pada kertas dan jaringan distribusi sering kali lebih terbuka pada kelompok 
tertentu. Namun, klaim relasi keraton tetap perlu diperlakukan sebagai hipotesis yang 
harus dikuatkan dengan bukti (Carey 2014). Hubungan antara kerajaan dan keberadaan 
manuskrip merupakan suatu hal yang wajar. Karena pada masa itu, kertas maupun alat 
tulis sulit didapatkan kecuali kerajaan yang memproduksi kertas sendiri atau kerajaan 
yang mempunyai akses mudah dalam berhubungan dengan orang luar negeri.3 

Manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi memiliki ukuran panjang 
dan lebar 16 cm x 9,8 cm. Sedangkan ukuran ketebalan manuskrip Al-Qur’an salinan 
Sayyid Muhammad Nayazi adalah 2,7 cm. Media yang digunakan dalam penyalinan 
manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi adalah kertas Eropa yang tidak 
mengandung cap kertas dan cap tandingan. Ketika diterawang pun, kertas Eropa ini 
tidak memiliki garis tebal maupun garis tipis. Hal ini dapat disebabkan karena adanya 
perbedaan masa pembuatan dan perbedaan proses pembuatan kertas. Jika lebih muda 
umur kertas Eropa, akan lebih sedikit garis tebal dan tipisnya, atau bahkan tidak ada 
sama sekali. Hal ini berdasarkan keterangan Russell Jones yang dikutip oleh Ali Akbar 
dalam blog-nya (Akbar 2012). Berikut jenis kertas Eropa yang digunakan manuskrip: 

 
3 Sebagaimana pada saat Pangeran Diponegoro menikah dengan Raden Ajeng Supadmi yang 

dihadiahi oleh Residen Belanda berupa perkamen (kertas tulis dari binatang) yang panjangnya sekitar 1,5 
meter (Carey 2014, 27). 



378 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

 

Gambar 1. Kertas Manuskrip 

Pada manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi, terdapat beberapa 
tulisan yang luntur, namun penyebab lunturnya tulisan-tulisan tersebut belum 
diketahui. Penulis berasumsi bahwa tinta yang digunakan penyalin dalam menulis 
manuskrip Al-Qur’an adalah tinta yang bersifat mudah luntur atau pudar. Warna tinta 
yang digunakan dalam manuskrip Al-Qur’an ini, yaitu warna hitam untuk menulis teks 
Al-Qur’an, warna merah untuk keterangan tambahan seperti tanda wakaf, tanda tajwid, 
tanda garīb Al-Qur’an, warna putih untuk keterangan nama surah, warna emas untuk 
hiasan pada kepala surah, garis panduan, dan simbol akhir ayat. Kemudian beberapa 
warna lain yang digunakan pada iluminasi dan simbol manuskrip.4 

Struktur halaman manuskrip terdiri dari sekitar 626 halaman, mencakup halaman 
teks Al-Qur’an, beberapa halaman non-teks Al-Qur’an (doa khatam Al-Qur’an, teks 
tambahan penyalin, dan kolofon), serta halaman kosong (sejumlah halaman di depan 
dan belakang). Dalam pembagian per juz, mayoritas juz tersusun sekitar 20 halaman 
per juz, meskipun terdapat beberapa penyimpangan pada juz tertentu. Pola “20 
halaman per juz” sering disebut sebagai salah satu format mushaf yang mendukung 
praktik hafalan karena memudahkan penandaan target bacaan; dalam tradisi Ottoman, 
format-format terstandar semacam ini memang dikenal luas, tetapi kesimpulan 
“berasal dari Turki” tidak bisa ditarik hanya dari satu indikator. Karena itu, pola 20 
halaman per juz sebaiknya diposisikan sebagai indikator pendukung yang perlu 
dipadukan dengan indikator lain (Akbar, 2015; Mustopa & Madzkur, 2020).  

Dalam manuskrip ini juga ditemukan praktik “ayat pojok” (akhir halaman ditutup 
oleh satu ayat yang utuh), yang dalam tradisi mushaf Ottoman dikenal sebagai ayet ber 
kenar. Model ini sering dikaitkan dengan kebutuhan para penghafal karena 
memudahkan segmentasi hafalan dan mengurangi pemutusan ayat di pergantian 

 
4 Lihat Segi Visual Manuskrip bagian Ornamen Iluminasi dan bagian Simbol-simbol. 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 379 
 

 

 

halaman. Kehadiran ayat pojok, bersama format halaman yang teratur, dapat dibaca 
sebagai ciri yang mendekatkan manuskrip ini pada tradisi mushaf berorientasi hafalan 
yang berkembang luas di dunia Islam, termasuk wilayah Ottoman (Akbar 2015, 316).  

Jumlah baris teks pada setiap halaman dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid 
Muhammad Nayazi adalah 15 baris termasuk kepala surah jika didapati pergantian 
surah di awal, tengah, atau akhir baris dalam setiap halaman. Pengecualian pada 
halaman surah al-Fātiḥah dan awal al-Baqarah yaitu 7 baris, namun tidak termasuk 
baris kepala surahnya. Penggunaan 15 baris pada manuskrip Al-Qur’an juga merupakan 
salah satu ciri khas manuskrip Al-Qur’an Turki. Jumlah baris ini dipengaruhi oleh 
penggunaan ayat pojok. Menurut sejarah pada tahun 1598 M, manuskrip Al-Qur’an 
paling tua di Turki Ottoman diproduksi dengan model ayat pojok dan memiliki 14 baris 
per halamannya. Kemudian pada tahap awal perkembangannya, jumlah baris per 
halaman mulai bervariasi. Hingga pada pertengahan abad ke-18, mulai menjadi standar 
dengan jumlah 15 baris per halamannya (Mustopa dan Madzkur 2020, 254–55).  

Penggunaan jumlah halaman, ayat pojok, dan jumlah baris dalam manuskrip ini 
memiliki kesamaan dengan manuskrip Al-Qur’an Salinan Sayyid Mustofa Ar-Rusydi 
yang diteliti oleh Azkiya Khikmatiar dalam tesisnya. Pada penelitian tersebut, 
manuskrip Al-Qur’an Salinan Sayyid Mustofa Ar-Rusydi merupakan manuskrip Al-
Qur’an yang berasal dari Turki. Hal ini dibuktikan dengan asal-usul perolehannya yaitu 
dari relasi kerajaan, pada saat itu pemilik manuskrip Al-Qur’an mempunyai relasi 
dengan Kadipaten Pakualaman (Azkiya 2019, 62). 

 

Gambar 2. Jumlah Baris Teks 

Manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi dijilid dengan 
menggunakan perekat atau lem. Kemudian teknik penggabungan beberapa lembaran 
kertas naskah (kuras) (Fathurahman 2015, 137) dalam manuskrip Al-Qur’an salinan 



380 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

Sayyid Muhammad Nayazi dilakukan dengan cara menggabungkan setiap 5 lembar 
kertas. Lembar-lembar kertas tersebut dilipat menjadi dua bagian, lalu dijahit 
menggunakan benang. Namun, untuk jumlah kelompok ikatan kuras dalam manuskrip 
ini tidak dapat dihitung karena kondisi perekat kuras yang sudah rapuh sehingga 
dikhawatirkan akan merusak kertas manuskrip. 

Pada manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi terdapat teks 
tambahan5 yang berupa doa khatam Al-Qur’an, teks sebelum kolofon, dan kolofon. Pada 
teks sebelum kolofon dan pada kolofon, terdapat gambar bunga yang berwarna kuning 
kombinasi jingga dan daunnya berwarna hijau. Gambar bunga pada teks sebelum 
kolofon berjumlah 18 buah, sedangkan pada kolofon terdapat 4 buah. Kemudian dalam 
halaman kolofon juga terdapat gambar tanaman rambat yang dibuat dengan tinta emas 
tanpa garis tepi. 

Teks tambahan sebelum kolofon diasumsikan sebagai amalan atau wirid. Hal ini 
berdasarkan dua baris tulisan paling atas yang berkaitan dengan teks dalam bentuk 
segitiga. Pada dua baris tersebut tertulis bahwa jika membaca urutan teks dalam 
segitiga, maka ia akan terhindar dari  ّغم yang dapat diartikan sebagai kesusahan dan 
kesedihan selamanya, serta akan mendapatkan kemuliaan di dunia maupun di akhirat 
(Nadhifah 2023, 63). Berikut gambar teks tambahan yang ada dalam manuskrip: 

 

Gambar 3. Teks Doa Khatmil 
Qur'an 

 

Gambar 4. Teks Sebelum 
Kolofon 

 

Gambar 5. Kolofon 

Scholia 

Pada manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi terdapat beberapa 
scholia ditulis menggunakan tinta merah, yang terdapat pada juz 15, juz 17, dan juz 28. 

 
5 Maksud teks tambahan dalam konteks manuskrip Al-Qur’an ialah teks yang ada dalam manuskrip 

Al-Qur’an selain teks Al-Qur’annya, teks ini ada dalam batang tubuh Al-Qur’an tetapi bukan Al-Qur’an. 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 381 
 

 

 

Kemudian ditemukan pula scholia yang menunjukkan ayat sajdah. Penulisan scholia 
dalam manuskrip Al-Qur’an ini ditulis oleh penyalin sendiri. Hal ini dapat dilihat dari 
persamaan goresan tulisan yang sama dengan tulisan yang ada dalam bingkai teks. 
Berikut scholia dalam manuskrip: 

a. Scholia pada Juz 15 

Tertulis kalimat تلطفːم  باعˍبار   القران  نصف  ولʒʔʖا  yang menunjukkan bahwa kata 
 dalam surah al-Kahfi ayat 19 merupakan setengah dari Al-Qur’an yang ditinjau ولːتلطف
dari jumlah kata. 

 

Gambar 6. Scholia pada Juz 15 

b. Scholia pada Juz 17 

Tertulis kalimat لودɡəروف  باعˍبار   القران  نصف  واɢəا  yang menunjukkan bahwa kata لودɡəوا 
dalam surah al-Ḥajj ayat 20 merupakan setengah dari Al-Qur’an yang ditinjau dari 
jumlah huruf. 

 

Gambar 7. Scholia pada Juz 17 

c. Scholia pada Juz 28 

Tertulis kalimat باعˍبار   القران  نصف  ʝʙالˌسم  yang menunjukkan bahwa lafaz basmalah 
pada awal surah al-Mujādilah merupakan setengah dari Al-Qur’an yang ditinjau dari 
segi lafaz basmalah. 

 

Gambar 8. Scholia pada Juz 28 



382 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

d. Scholia Ayat Sajdah 

Scholia Ayat Sajdah ditulis di samping simbol ayat sajdah dan terdapat tiga macam 
tulisan. Pertama, tertulis س lalu di bawahnya kata  فرض. Kedua, tertulis س lalu di 
bawahnya kata سˏت. Ketiga, tertulis س lalu di bawahnya ditulis وا, scholia pada halaman 
ini kertasnya terpotong dan mengakibatkan tulisan yang ada terpotong sedikit dan 
menyisakan sebagian huruf س serta kata وا, kata ini diasumsikan sebagai tulisan واجب. 

   

Gambar 9. Scholia Ayat Sajdah 

Segi Visual Manuskrip 
Ornamen Iluminasi 

 

Gambar 10. Iluminasi Manuskrip 

Iluminasi yang terdapat dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad 
Nayazi, ada pada halaman surah al-Fātiḥah dan awal surah al-Baqarah. Ornamen yang 
terdapat pada iluminasi surah al-Fātiḥah dan awal surah al-Baqarah terdiri dari 
beberapa hal. Pertama, bentuk dasar iluminasi berupa persegi panjang. Kedua, pada 
bagian dalam teks surah al-Fātiḥah dan awal surah al-Baqarah terdapat bentuk oval 
lancip horizontal yang tidak simetris bergaris tepi hitam dan diisi dengan warna emas. 
Ketiga, bagian luar teks, terdapat bingkai berwarna kuning yang di dalamnya terdapat 
garis hitam motif gelombang dan di antara gelombang terdapat garis lengkung 
berwarna jingga. Keempat, bagian luar bingkai kuning terdapat bingkai berwarna ungu. 
Dalam bingkai berwarna ungu terdapat bentuk kotak yang di dalamnya seperti gambar 
yang mirip dengan kubah masjid. Kelima, pada bagian yang mirip kubah masjid, 
terdapat gambar bunga yang dikelilingi dengan daun dan pada setiap bunga saling 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 383 
 

 

 

menyambung dengan sebuah batang. Keenam, tiga bingkai garis yang terletak di dekat 
gambar kubah masjid yang diasumsikan sebagai bentuk menara masjid. Memiliki 
warna biru, merah dan emas. 

Deskripsi iluminasi manuskrip ini memiliki kesamaan dengan manuskrip Al-
Qur’an Turki, yaitu berbentuk dasar persegi panjang diikuti dengan dekorasi rangkaian 
bunga dan biasanya terletak pada halaman-halaman awal (Akbar 2015, 312). Gambar 
kubah dan menara masjid diasumsikan bahwa manuskrip Al-Qur’an ini bergaya Turki. 
Hal ini dilihat dari ciri khas negara Turki yang memiliki banyak bangunan masjid dan 
menara tinggi, yang kemudian dituangkan dalam iluminasi manuskrip Al-Qur’an. 
Peletakan iluminasi manuskrip ini hanya terdapat di pembukaan manuskrip pada 
halaman surah al-Fātiḥah dan awal surah al- Baqarah. Berbeda dengan peletakan 
iluminasi pada manuskrip Al-Qur’an Nusantara yang biasanya ditemukan di tiga 
tempat, yakni di awal, di tengah, dan di akhir manuskrip Al-Qur’an (Akbar 2015, 318). 

Khaṭṭ 
Pada manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi teks Al-Qur’an 

ditulis dengan khaṭṭ naskhiy, kepala surah dan kolofon ditulis dengan khaṭṭ ṡuluṡ, teks 
lain ditulis dengan khaṭṭ ṡuluṡ dan riq’ah. Jenis tulisan yang digunakan pada teks Al-
Qur’an adalah khaṭṭ naskhiy yang sesuai dengan kaidah kaligrafi. Menurut Ali Akbar 
dalam penelitiannya mengenai manuskrip Al-Qur’an Palembang, ciri khas kaligrafi 
Turki terlihat lebih jelas dan tidak rumit pada penulisan bentuk hurufnya, serta jenis 
khaṭṭ yang digunakan adalah khaṭṭ naskhiy, ṡuluṡ, dan riq’ah (Akbar 2015, 312). Dari segi 
gaya penulisannya, manuskrip ini terlihat ditulis oleh orang yang profesional dalam 
kaligrafi. 

Rasm 
Secara umum manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi 

menggunakan rasm imlā’iy dan ditemukan juga beberapa teknik penulisan ayat Al-
Qur’an (rasm) yang termasuk rasm ‘uṡmāniy. Selain itu terdapat pula tanda maqṭū’ dan 
mauṣūl yang merupakan kaidah penulisan rasm ‘uṡmāniy (Qomhawy 1985). Hal ini 
menunjukkan bahwa penyalin menguasai ilmu rasm. Maka, dapat disimpulkan bahwa 
manuskrip Al-Qur’an ini menggunakan rasm campuran antara rasm ‘uṡmāniy dan 
imlā’iy. Penggunaan rasm imlā’iy pada manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad 
Nayazi termasuk salah satu ciri khas manuskrip Al-Qur’an Turki. Pada tradisi penulisan 
Al-Qur’an di Turki biasanya menggunakan rasm imlā’iy (Akbar 2006, 246), seperti 
manuskrip Al-Qur’an yang diteliti oleh Azkiya Khikmatiar dalam tesisnya yang juga 
menggunakan kaidah rasm imlā’iy dan ‘uṡmāniy (Azkiya 2019). 



384 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

Tabel 1. Penggunaan Rasm pada manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi 

No 
Nomor 

Surat dan 
Ayat 

Mushaf Standar 
Indonesia 

Manuskrip Al-Qur’an 
Salinan Sayyid 

Muhammad Nayazi 

Rasm 
Imlā’iy 

Rasm 
‘Uṡmāniy 

1. 1 : 2  ۙɇَɍِْم
َ
عٰل

ْ
 ال

 
v  

ɔٰɒْنُۙ  3 : 1 .2 لرَّ
َ
 ا

 
 v 

نٰهُمْ  3 : 2 .3
ْ
 رَزَق

 
v  

وْا  46 : 2 .4
ُ
ق

ٰ
ل  مُّ

 
v  

وةَ  153 : 2 5
ٰ
ل  v   الصَّ

اعِ  186 : 2  َّʜʘدَعْوَةَ ا   v 

وا  18 : 3 .6
ُ
ول

ُ
 v   ا

لِحٰتِ  57 : 4 .8 ƾالص  v  

 ʨَْʧʜِʙِɃٰ فِيْهَا  57 : 4 .9
 

v  

10. 6 : 34  ɇَɍِْمُرْسَل
ْ
ŏى ال

۟
ا َ˴  v   مِنْ َّ˰

مْ  60 : 6 .11
ُ
ىك

ƾ
 يَتَوَف

 
 v 

مٰوٰتِ  158 : 7 .12 كُ السَّ
ْ
ʗُم  v  

بِ  170 : 7 .13
ٰ
كِˍ

ْ
ʖبِا  v  

يْطٰنِ  200 : 7 .14   v  مِنَ الشَّ

15. 9 : 32  
َ

 يُرِيْدُوْن
 

v  

تَؤُا تَ  85 : 12 .16
ْ
ف  

 
 v 

مُوْهُۚ  22 : 15 .17
ُ
نٰك ْː َ

سْق
َ
ا
َ
 ف

 
v  

عِيْمِ  12 : 56 .18 تِ النَّ
ƾ
 ɦْɹِ جَˏ

 
v  

مٰتٍۗ  16 : 16 .19
ٰ
ل َ˟   v  وَ

ا مَنْ  87 : 18 .20 مَّ
َ
  ا

ٰ
مَنَ ا    v 

عِيْدُوْا فِيْهَا  22 : 22 .21
ُ
  v  ا

مُسْلِمٰتِ  35 : 33 .22
ْ
مُسْلِمɇَɍِْ وَال

ْ
 ال

َّ
  v  اِن



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 385 
 

 

 

تِهِمْ  25 : 71 .23 ٔـٰ ا خَطِيْۤ   v  ممَِّ

ءَ يَوْمَىŏذٍۢ  23 : 89 .24   v  وɁَِايْۤ

يْلِ  1 : 92 .25
َّ
 ال

 
 v 

Tabel di atas merupakan contoh atau sampel dari penggunaan rasm pada 
manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi. Berdasarkan data tersebut, 
dapat diamati bahwa penulisan ayat-ayat Al-Qur’an dalam manuskrip ini menunjukkan 
kecenderungan penggunaan rasm imlā’iy. Namun demikian, penerapan rasm imlā’iy 
tidak sepenuhnya konsisten karena dalam beberapa kata atau frasa tertentu 
menggunakan rasm ‘uṡmāniy. Penggunaan rasm ‘uṡmāniy dalam manuskrip cenderung 
memenuhi semua kaidah yang ada meskipun mungkin belum konsisten di beberapa 
tempat yang lain. Penggunaan rasm yang tidak hanya satu jenis menunjukkan 
keberadaan budaya dalam transmisi keilmuan maupun penyalinan.  

Qiraat 

Peninjauan qiraat dalam penelitian manuskrip Al-Qur’an bertujuan untuk 
memastikan apakah dalam corrupt yang terjadi ada unsur perbedaan qiraat atau tidak 
(Rahmayani 2017, 104). Dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi, 
secara umum menggunakan qiraat Imam ‘Aṣim riwayat Ḥafṣ. Namun ditemukan pula 
bacaan-bacaan yang menggunakan qiraat selain Imam ‘Aṣim riwayat Ḥafṣ.  Hal ini 
dapat diasumsikan bahwa penyalin merupakan penghafal Al-Qur’an dan menguasai 
ilmu qiraat lainnya. Seperti pada lafaz  ِمȽْȸِ   ِ

ƾ
ɡرْٰ۪ىهَا  االله

َ
ɘ  وَمُرْسٰىهَا  dalam surah Hūd ayat 41, 

keterangan bacaan imālah ditulis di dua tempat yaitu di bawah huruf rā’ dan sīn. Imam 
qiraat yang membaca imālah pada kedua tempat tersebut adalah Imam Hamzah dan 
Imam Kisa’i.  

 

Gambar 11. Bacaan imālah pada surat Hūd ayat 41 

Pada bacaan tersebut terdapat dua harakat pada huruf rā’ dan sīn. Hal ini 
menunjukkan bahwa bacaan tersebut boleh dibaca dua wajah, yaitu huruf rā’dan sīn 
boleh dibaca fatḥah keduanya dan boleh dibaca kasrah keduanya. Imam qiraat yang 
membaca huruf rā’dan sīn dengan harakat kasrah adalah Imam Ḥamzah dan Imam 
Kisa’i. Sedangkan yang membaca dengan harakat fatḥah adalah Imam Ibnu Kaṡir dan 
Ibnu ‘Amir (Mujahid 1972, 333). Selain bacaan di atas, terdapat pula beberapa sampel 
bacaan lainnya yang memiliki perbedaan qiraat. Beberapa dari sampel tersebut 



386 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

merupakan bacaan yang dianggap corrupt namun sebenarnya ia hanya berbeda cara 
membacanya (qiraat). Untuk mengetahui perbedaan qiraat, penulis mengacu pada 
kitab karya Ibnu Mujahid yaitu as-Sab’ah fī al-Qirā’āt.  

Tabel 2. Perbandingan qiraat 

No 
Nomor Surah 

dan Ayat 
Bacaan dalam 

Manuskrip ‘
Aṣ

im
 

N
āf

i’
 

Ab
u 

‘
A

m
r 

Ib
nu

 ‘
Am

ir 

Ḥ
am

za
h 

Ki
sā

‘
i 

Ib
nu

 K
aṡ

ir 

1. 1 : 4  
 

v - - - - v - 

2. 2 : 247  
 

- v - - - - - 

3. 15 : 78 
 

v - v - v v - 

4. 22 : 2 

 

v v v v - - v 

5. 28 : 6 
 

v v v v - - v 

6. 32 : 7 
 

v v - - v v - 

Berdasarkan perbandingan tabel qiraat di atas dapat dilihat bahwa qiraat Imam 
‘Aṣim mendominasi sampel lafaz pada tabel. Walaupun mendominasi, terdapat 
beberapa lafaz yang juga dapat dibaca dengan qiraat lain. Ini menunjukkan bahwa 
penggunaan rasm pada manuskrip Al-Qur'an salinan Sayyid Muhammad Nayazi dapat 
mentolerir tujuh Imam Qira’at meskipun pada lafaz-lafaz tertentu.  

Syakl 
Syakl merupakan tanda baca yang dalam keilmuan Al-Qur’an masuk dalam 

pembahasan ilmu ḍabt asy-Syakl. Aspek yang dikaji dalam ilmu ḍabt asy-Syakl antara 
lain yaitu, harakat, bentuk sukun, syiddah, tanda madd (Madzkur 2015, 4). Aspek-aspek 
tersebut ada dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi.  

Tabel 3. Ragam Harakat 

No Nama Syakl Bentuk Syakl 

1. Fatḥah  
2. Kasrah  
3. Ḍammah 

 
4. Fatḥatain  
5. Kasrahtain  
6. Ḍammatain  atau  



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 387 
 

 

 

Penggunaan sukun  dalam manuskrip digunakan untuk menandai huruf mati 

seperti nun sukun, mad lain dan huruf mati biasa. Untuk tasydīd  digunakan pada 
lafaz jalālah dan huruf-huruf biasa. Tasydīd tidak digunakan pada lafaz yang terindikasi 
sebagai bacaan idgām kecuali idgām syamsiyyah. Pada bacaan mad ṭabi’i, harakat 

fatḥah qā’imah  disertai dengan huruf alif. Harakat kasrah qā’imah  disertai dengan 
huruf ya’ tidak bersukun dan harakat ḍammah disertai dengan huruf wawu tidak 
bersukun. Harakat qā’imah juga ditemukan pada bacaan mad ṣilah qaṣirah dalam surah 
al-Furqān ayat 69. Dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Muhammad Nayazi hanya pada 
ayat tersebut bacaan mad ṣilah qaṣirah yang menggunakan kasrah qā’imah dan disertai 
dengan huruf ya’ tanpa titik bertinta merah. Berikut bacaan mad ṣilah qaṣirah dalam 
surah al-Furqān ayat 69: 

 

Gambar 12. Penggunaan kasrah qā’imah pada bacaan  
Madd Ṣilah Qaṣirah dalam surat al-Furqān ayat 69 

Tanda al ta’rīf pada manuskrip Al-Qur’an salinan Muhammad Nayazi berbentuk 
seperti ṣad kecil yang berada di atas huruf alif. Tanda al ta’rīf tersebut ditulis 

menggunakan tinta hitam dan berada pada al ta’rīf yang bertemu dengan huruf 
syamsiyyah serta pada huruf syamsiyyah tersebut terdapat tanda tasydīd. Sedangkan 
untuk al ta’rīf yang bertemu dengan huruf qamariyyah tidak tertulis tanda khusus 
namun menggunakan tanda sukun pada huruf lam. 

Tanda Tajwid 
Tanda tajwid yang ada dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad 

Nayazi ditemukan cukup beragam. Dalam pemaparan tanda tajwid juga termasuk 
tanda-tanda pada bacaan garā’ib Al-Qur’ān karena dalam beberapa literatur tentang 
ilmu tajwid juga terdapat pembahasan mengenai cara membaca lafaz Al-Qur’an yang 
disebut bacaan tersebut. 

Gambar 13. Tanda al ta’rīf yang bertemu dengan huruf syamsiyyah dan 
al ta’rīf yang bertemu dengan huruf qamariyyah 



388 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

Tabel 4. Ragam Tanda Tajwid 

No 
Bentuk Tanda 

Tajwid 
Fungsi Tanda 

Contoh Penggunaan 
Tanda Tajwid 

1.  
Mad Wājib Muttaṣil dan Mad Lāzim 

Kilmi Muṡaqal  

   

   

2.  
Mad Jā’iz Munfaṣil, Mad Lāzim Harfi, 

dan Mad Lāzim Kilmi Mukhaffaf 

3. 
 

Tanda Wāwu Zāidah  
 

4. 
 

Tanda Bil Alif  
 

5.  Tanda Ha’  
 

6.  Tanda Nūn Wiqāyah 
 

7.  Tanda Idgām 
 

8. 
 

Tanda Mausūl  
 

9.  Tanda Maqṭu’  
 

10.  Tanda Hamzah Waṣl 
 

11.  Tanda Hamzah Qaṭ’ 
 

12.  Tanda Mamdūd  
 

13.  Tanda Mad 
 

Tanda tajwid dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi 
terbilang cukup bervariatif. Di antaranya adalah Mad Wājib Muttaṣil dan Mad Lāzim 
Kilmi Muṡaqal menggunakan tanda bertinta hitam. Mad Jā’iz Munfaṣil, Mad Lāzim 
Harfi, dan Mad Lāzim Kilmi Mukhaffaf yang menggunakan tanda bertinta merah. Tanda 
Wāwu Zāidah  merupakan penanda bacaan madd. Tanda Bil Alif menunjukkan bahwa 
lafaz tersebut ditulis menggunakan huruf alif dalam rasm. Tanda Ha’ menunjukkan 
bahwa huruf tersebut dibaca pendek. Tanda Nūn Wiqāyah sebagai pengubung harakat 
tanwin yang ingin dibaca waṣl dengan lafaz setelahnya.  

Selain itu, terdapat juga tanda Idgām yang menunjukkan adanya hukum bacaan 
idgām pada lafaz tersebut. Tanda Mausūl merupakan dua lafaz yang ditulis 
bersambung, tidak boleh wakaf atau ibtidā’ antara keduanya. Tanda Maqṭu’ 
menunjukkan adanya dua lafaz yang ditulis terpisah, boleh wakaf dan ibtidā’ antara 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 389 
 

 

 

keduanya. Tanda Hamzah Waṣl menunjukkan penggunaan hamzah waṣl dalam lafaz 
tersebut. Tanda Hamzah Qaṭ’ menunjukkan penggunaan hamzah qaṭ’ dalam lafaz 
tersebut. Tanda Mamdūd menunjukkan bahwa huruf ta’ maftuḥah pada lafaz tersebut 
menyimpan huruf alif sehingga ketika diwakafkan, huruf sebelum tā’ dibaca panjang 
dan huruf tā’-nya dibaca sukun. Tanda Mad untuk menunjukkan bahwa huruf yang 
bertanda tersebut dibaca panjang. 

Tabel 5. Tanda Garīb Al-Qur’an 

No 
Bentuk Tanda 

Garib Al-Qur’an 
Nama Tanda 

Contoh Penggunaan 
Tanda Garib Al-Qur’an 

1. 
 

Tashīl 

 

2. 
 

Imālah 
 

3. 
 

Saktah 
 

Tanda garīb yang ada dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad 
Nayazi di antaranya adalah tashīl, imālah dan saktah. Dalam ilmu garīb Al-Qur’an, tashīl 
merupakan bertemunya dua huruf hamzah qaṭ’, yaitu hamzah istifhām dan hamzah 
sebagian bagian dari kata. Kalimat ini dibaca dengan jelas pada hamzah pertama dan 
dibaca samar antara hamzah atau alif pada hamzah kedua. Imālah menunjukkan cara 
membaca harakat fatḥah yang mengarah ke harakat kasrah. Kemudian saktah 
menunjukkan bahwa cara membaca bacaan tersebut adalah memutus bacaan sejenak 
tanpa bernafas dan disambung dengan melanjutkan bacaan selanjutnya. 

Tanda Wakaf 
Terdapat beberapa ragam penggunaan tanda wakaf dalam manuskrip Al-Qur’an 

salinan Sayyid Muhammad Nayazi yang ditulis dengan tinta berwarna merah. Secara 
umum, peletakan tandanya ditemukan di pertengahan ayat atau di akhir ayat. 

Tabel 6. Ragam Tanda Wakaf 

No 
Nama Tanda 

Wakaf 
Bentuk Tanda 

Wakaf 
Keterangan 

Contoh Penggunaan 
Tanda Wakaf 

1. Waqf Jā’iz  
Boleh berhenti atau 
meneruskan bacaan  

2. Waqf Muṭlaq  Lebih baik berhenti 
 

3. Al Waqfu Aula  
Lebih baik berhenti 

daripada tidak  



390 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

4. Waqf  Tidak boleh berhenti 
 

5. Waqf Mujawwaz 
 

Boleh berhenti tapi 
meneruskan bacaan 

lebih baik  

6. 
Waqf 

Murakhkhas  

Boleh berhenti jika 
terpaksa pada kalimat 

yang sempurna  

7. Waqf Lazim  Wajib berhenti 
 

8. Lā Waqfa fīhi 
 

Tidak boleh berhenti  
 

9. Waqf Każālik  
Mengikuti tanda wakaf 

sebelumnya  

Tanda wakaf yang digunakan dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid 
Muhammad Nayazi terlihat merujuk pada sistem wakaf yang dirumuskan oleh as-
Sajāwindiy dalam bukunya ‘Ilal al-Wuqūf (as-Sajāwindiy 2006; Rozi 2021). Dalam 
bukunya ini, as-Sajāwindiy merumuskan 13 tanda wakaf. Dalam mushaf ini, ditemukan 
sembilan macam tanda wakaf yang penggunaannya memiliki kemiripan dengan yang 
dirumuskan as-Sajāwindiy. Adapun tanda wakaf as-Sajāwindiy yang tidak ditemukan 
dalam mushaf ini adalah tanda waqaf mu’anaqah ( ), al-waṣl aulā ( ), , dan  وقف.    

Terdapat pula beberapa tanda wakaf selain yang telah disebutkan, di antaranya 
 dan . Kedua wakaf ini hanya disebutkan satu kali dalam manuskrip 

dan penulis belum mengetahui maksud dari kedua jenis wakaf tersebut. Ditemukan 
pula beberapa tanda wakaf yang ditulis berdampingan, seperti , , dan . 
Adanya wakaf double atau wakaf yang ditulis berdampingan menimbulkan dua asumsi. 
Pertama, sebagai variasi dari penyalin manuskrip untuk memberikan keterangan lebih 
lanjut mengenai bacaan wakaf yang ada dalam manuskrip. Kedua, kemungkinan wakaf 
tersebut adalah wakaf yang biasa digunakan oleh penyalin dalam membaca Al-Qur’an 
karena beliau adalah hafiz Al-Qur’an (Adlha 2023). 

Tabel 7. Ragam Tanda Wakaf yang Tidak Lazim 

No 
Nama Tanda 

Wakaf 
Bentuk Tanda 

Wakaf 

1. Waqf Kufī 
 

2. Waqf Ganda ك ج 
 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 391 
 

 

 

3. Waqf Ganda ȯȭ ص 
 

4. Waqf Ganda ص ȯȭ 
 

5. Waqf al-Bina’ 
 

 

Simbol-Simbol 
Simbol-simbol yang terdapat dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid 

Muhammad Nayazi meliputi: simbol kepala surah, simbol ayat sajdah, simbol awal juz, 
simbol setengah juz, simbol akhir ayat, dan simbol ḥizb. Berikut penjelasannya: 

Kepala Surah 
Simbol kepala surah dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad 

Nayazi berupa persegi panjang yang diblok warna emas, kemudian terdapat gambar 
bunga dengan daun dan tulisan nama surah beserta jumlah ayat ditulis dengan tinta 
putih. Penulisan nama surah dengan tinta putih membuat tulisan nama surah tampak 
kurang jelas, karena di dalam persegi tersebut sudah ada warna emas yang mencolok. 
Warna bunga dalam setiap surahnya berbeda-beda dan varian warnanya yaitu merah, 
merah pudar, merah tua, jingga, kuning, coklat, hitam pudar, biru pudar dan biru tua. 
Sedangkan untuk warna daunnya, di setiap gambar bunga seperti yang ada di kepala 
surah diwarnai dengan warna hijau. Ditemukan pula kepala surah yang tidak terdapat 
gambar kelopak bunga melainkan hanya tertulis nama surah di atas warna emas yang 
ditulis menggunakan tinta putih, yaitu terdapat pada kepala surah Ali ‘Imrān, al-
Māidah dan Maryam. Berikut beberapa sampel kepala surah: 

 
Gambar 14. Kepala Surah al-Taubah 

 
Gambar 15. Kepala Surah Āli ‘Imrān 

Ayat Sajdah 

Ayat sajdah dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi hanya 
terdapat di 14 tempat. Pada surah al-Ḥajj ayat 77 tidak terdapat ayat sajdah. Simbol ayat 
sajdah dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi ditandai gambar 
hiasan memanjang dengan motif bunga yang sama, kecuali pada surah al-Naḥl memiliki 
gambar simbol ayat sajdah yang berbeda dengan yang lainnya, bentuknya seperti teko. 
Kemudian terdapat tulisan di samping simbol, yakni tulisan س diikuti kata س ,فرض 



392 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

diikuti kata سˏت, dan س diikuti kata واجب. Namun tidak semua ayat sajdah terdapat 
simbol, seperti pada surah al-Naml dan surah Fuṣṣilat hanya terdapat tulisan tanpa 
simbol. Berikut beberapa gambar simbol ayat sajdah: 

Tabel 8. Ragam Simbol Ayat Sajdah 

No Nama Surah Bentuk Simbol Ayat Sajdah 

1 al-A’raḍ 

 

2 an-Naḥl 

 

3 al-Naml 

 

4 al-Sajdah 

 

5 Ṣad 

 

Ragam Pembagian Teks Al-Qur’an 

Awal Juz 
Simbol awal juz dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi 

terletak pada halaman sebelah kiri, disimbolkan dengan tiga motif bunga yang berbeda 
dan menggunakan beberapa kombinasi warna emas, hitam, biru, merah, hijau, jingga, 
dan kuning. Pertama, motif seperti bunga dengan daun, bentuk bunganya mirip bunga 
tulip. Motif pertama terdapat pada juz 3, 5, 6, 8, 10, 11, 12, 14, 17, 20, 22, 30. Kedua, motif 
seperti bunga yang masih kuncup yang terdapat pada juz 4, 7, 13, 15, 16, 18, 21, 23, 24, 25, 
26, 27, 28, 29. Ketiga, seperti motif bunga yang mekar, hanya terdapat pada juz 9 dan 19. 
Berikut gambar simbol awal juz: 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 393 
 

 

 

   
Gambar 16. Simbol Awal Juz 

Setengah Juz 
Simbol yang menunjukkan setengah juz terletak di sebelah kiri halaman, kecuali 

pada juz 30 terletak di sebelah kanan halaman. Simbol setengah juz memiliki bentuk 
gambar seperti potongan setengah dari simbol awal juz. Hanya ada dua varian motif 
dari tiga simbol awal juz, yaitu motif bunga yang masih kuncup dan motif bunga tulip. 
Simbol dengan motif setengah bunga tulip hanya terdapat pada juz 15 dan 22, selain dua 
juz tersebut menggunakan simbol motif setengah bunga yang kuncup. Namun, pada juz 
21 tidak ditemukan simbol setengah juz, kemungkinan hal ini terjadi karena terlewat 
pada proses penulisannya. Berikut gambar simbol setengah juz: 

 
Gambar 17. Simbol Setengah Juz 

Akhir Ayat 
Simbol akhir ayat pada manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi 

disimbolkan dengan bentuk lingkaran yang diisi dengan warna emas tanpa disertai 
dengan nomor ayat. Terdapat beberapa bentuk simbol akhir ayat yang berbeda-beda, 
namun perbedaan ini tampaknya tidak terlalu signifikan. Berikut gambar simbol akhir 
ayat: 

     
Gambar 18. Simbol Akhir Ayat 

Ḥizb 
Istilah ḥizb adalah simbol yang berfungsi untuk menunjukkan bahwa terdapat 

pembagian ayat Al-Qur’an dalam satu juz, yang dibagi menjadi beberapa bagian-bagian 



394 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

(Asna 2022, 45). Dalam buku pedoman pentashihan mushaf Indonesia, ḥizb merupakan 
pembagian Al-Qur’an ke dalam 60 bagian (Lajnah Pentashihan... 2015, 6), dengan 
tujuan untuk mempermudah dalam menghafal Al-Qur’an.6 Berdasarkan hal tersebut, 
perbedaan jumlah ḥizb dapat dipengaruhi oleh kemampuan dan tingkat kesulitan 
redaksi ayatnya. Pada manuskrip Al-Qur’an Sayyid Muhammad Nayazi terdapat 71 
simbol ḥizb. Penempatan dan jumlah simbol dalam per-juznya tidak konsisten, seperti 
pada juz 1 terdapat tiga simbol, pada juz 3 terdapat dua simbol, kemudian pada juz 10 
terdapat empat simbol.  

 

Gambar 19. Simbol Ḥizb 

Mengenai simbol-simbol di atas terdapat beberapa persamaan dengan manuskrip 
Al-Qur’an yang ada di Perpustakaan Süleymaniye, Turki. Dalam perpustakaan tersebut 
terdapat tiga mushaf yang diidentifikasi berasal dari abad 16. 

Tabel 9. Perbandingan simbol-simbol 

No MMN7 Keterangan MPS8 Keterangan 

1. 
 

Simbol akhir ayat berlapis emas 
dengan motif melingkar  

Simbol akhir ayat (durak) lapis 
emas dengan motif pembatas 
heliks pada mushaf Laleli 16 

 
 

Simbol akhir ayat berlapis emas 
dengan motif titik tiga yang 
dihubungkan dengan garis 

lingkaran 

- 

Titik tiga yang dihubungkan 
dengan garis lingkaran 

merupakan bentuk sederhana 
dari simbol akhir ayat yang ada 

pada masa Bani Umayyah 

2. 

 

Simbol awal juz yang berbentuk 
bunga tulip 

 

Simbol ayat sajdah yang 
berbentuk bunga pir, bagian luar 

menggunakan motif daun dan 
bagian dalam adalah ruang untuk 

menulis lafaz sajdah, disertai 
dengan garis horizontal 

 
6 Tanda ḥizb merupakan hasil kreasi yang diciptakan pada masa kepemimpinan Abu Ja’far al-

Mansur al-Dawaniqi, yang dimaksudkan untuk mempermudah seseorang dalam menghafalkan Al-
Qur’an. 

7 Manuskrip Al-Qur’an Salinan Sayyid Muhammad Nayazi. 
8 Manuskrip Perpustakaan Süleymaniye. Sumber gambar dari Ayşe Tanriver Celasin, Xvi. Yüzyil 

Mushaf Güllerinin Süleymaniye Kütüphanesi’nde Bulunan Üç Kur’an-I Kerim Kapsaminda İncelenmesi, 
Jurnal Institut Ilmu Sosial Universitas Süleyman Demirel, No. 17 Vol. 1, 2013. 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 395 
 

 

 

 

 

Simbol awal juz yang berbentuk 
bunga sederhana dengan simetris 

1/6 

 

Simbol awal juz yang berbentuk 
lingkaran dengan motif luar rumi 

dan hatayili simetris 1/4 

3. 

 

Simbol hizb dengan tulisan arab 

 

Simbol hizb dengan bentuk 
lingkaran dengan motif bagian 

luar rumi dan hatayili 

4. 

 

Simbol ayat sajdah dengan 
bentuk bunga sederhana simetris 

1/4 

 

Simbol ayat sajdah dengan 
bentuk belah ketupat dengan 

motif rumi dan hatayili simetris 
1/4 

Berdasarkan perbandingan tabel di atas simbol-simbol pada manuskrip Al-Qur’an 
salinan Sayyid Muhammad Nayazi memiliki kesamaan dengan manuskrip yang ada 
pada Perpustakaan Süleymaniye Turki, seperti pada simbol akhir ayat. Selain itu 
terdapat simbol yang memiliki kemiripan konsep seperti simbol awal juz dan simbol 
ayat sajdah, serta simbol yang mengalami transformasi seperti simbol hizb. Kemiripan 
dan transformasi yang terjadi pada simbol tersebut dapat terjadi karena perbedaan 
waktu penyalinan antara kedua mushaf tersebut berbeda, yakni abad 16 dan abad 19. 

Corrupt 

Dalam manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi, selain terdapat 
beberapa kerusakan pada fisik manuskrip9, ditemukan pula beberapa kesalahan dalam 
penulisan teks Al-Qur’an. Hasil pengamatan corrupt yang terdapat dalam manuskrip 
Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi berdasarkan perbandingan dengan 
Mushaf Al-Qur’an Standar Indonesia, dapat disimpulkan bahwa terdapat kesalahan 
penyalinan teks Al-Qur’an maupun kesalahan dalam penyalinan nama surah. Hal 
tersebut menimbulkan asumsi bahwa kesalahan yang ada dalam manuskrip didasari 
oleh kekhilafan penyalin yang merupakan seorang penghafal Al-Qur’an (Nadhifah 2023, 
102). Kesalahan-kesalahan tersebut biasa terjadi pada penghafal Al-Qur’an.  

 
9 Lihat bagian deskripsi naskah. 



396 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

Mengenai penyalinan nama surah, terdapat penamaan surah yang berbeda dengan 
Mushaf Al-Qur’an Standar Indonesia, yakni pada surah Gāfir dinamai dengan al-Mu’min 
yang penamaan ini mengikuti mushaf Pakistan (Mustopa 2021). Kemudian terkait 
perbedaan penggunaan khaṭṭ serta gaya penyalinan antara penyalinan nama surah dan 
teks Al-Qur’an, menimbulkan dua asumsi. Pertama, bahwa orang yang menyakin nama 
surah berbeda dengan yang menulis teks Al-Qur’an. Dalam hal ini Sayyid Muhammad 
Nayazi yang menyalin teks Al-Qur’an, sedangkan yang menyalin nama surah 
diasumsikan orang lain yang bukan penghafal Al-Qur’an sehingga menimbulkan 
kekeliruan dalam penyalinannya. Kedua, bisa jadi keduanya disalin oleh Sayyid 
Muhammad Nayazi, namun kesalahan yang terjadi ini mungkin hanya kekeliruan 
penyalin dalam menghafal nama-nama surah dalam Al-Qur’an. 

Komparasi Fitur Mushaf Nayazi dengan Tradisi Mushaf Ottoman/Turki 
Kesamaan Format Halaman untuk Kebutuhan Hafalan 

Ciri paling kuat yang mengarah pada tradisi Ottoman adalah format “ayat 
pojok/ayat ber kenar”, yakni setiap halaman diupayakan berakhir pada satu ayat 
lengkap. Dalam kajian mushaf, format ini dikenal sebagai mushaf yang disiapkan untuk 
para ḥuffāẓ (penghafal Al-Qur’an karena dianggap dapat memudahkan pengulangan 
dan penandaan unit hafalan. Sejumlah studi tentang tradisi mushaf Ottoman 
menunjukkan bahwa model ayat ber kenar dikembangkan dan distandardisasi untuk 
fungsi hafalan. Di Turki modern, model penulisan seperti ini dikenal pula sebagai 
“mushaf sudut/pojok” yang memudahkan mengingat posisi ayat dalam halaman 
(Mursyid, 2023; Mustopa dan Madzkur, 2020). 

Data naskah Nayazi memperlihatkan kesesuaian format ini: rata-rata 20 halaman 
per juz, penggunaan ayat pojok (ayet ber kenar), dan standar 15 baris per halaman (di 
luar halaman pembuka tertentu). Kombinasi ketiga ciri-ciri di atas secara historis 
memang merupakan paket “page-setting” yang lazim ditemukan pada banyak mushaf 
Ottoman dan turunannya, khususnya yang berorientasi hafalan (Mursyid, 2023). 

Kesamaan Sistem Simbol dan Tata Letak 
Selain format halaman, kesamaan juga tampak pada sistem simbol. Berdasarkan 

matriks perbandingan, simbol akhir ayat, penanda awal juz, penanda setengah juz, 
serta simbol ayat sajdah pada manuskrip Nayazi menunjukkan kemiripan dengan 
contoh mushaf Ottoman yang dideskripsikan dalam data pembanding (mis. koleksi 
Süleymaniye dengan pola “durak” sebagai penanda akhir ayat). Kesesuaian ini penting 
karena simbol-simbol tersebut biasanya mengikuti konvensi skriptorium/region 
tertentu, sehingga relatif stabil antar-naskah dalam satu tradisi penyalinan. 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 397 
 

 

 

Tabel 10. Komparasi Mushaf Nayazi dan Mushaf Ottoman 

Aspek Temuan pada Mushaf 
Nayazi 

Pembanding Mushaf Ottoman Implikasi 

Page-setting 20 halaman per juz; ayet ber 
kenar; 15 baris/halaman. 

Mushaf Ottoman berorientasi hafalan 
menonjolkan ayat berkenar dan 

standardisasi tata-halaman. 

Indikator kuat 
pengaruh/relasi 
tradisi Ottoman. 

Simbol 
Akhir Ayat 

Bulatan emas tanpa nomor 
ayat; variasi kecil bentuk. 

Dalam tradisi Ottoman dikenal “durak” 
(penanda berhenti/akhir ayat) dengan 

ragam ornamen, termasuk bentuk heliks 
dan komposisi floral. 

Konsistensi 
konvensi 

penandaan ayat. 

Penanda Juz Tiga variasi motif bunga 
(termasuk tulip) di margin 

halaman tertentu. 

Motif tulip sering muncul sebagai idiom 
dekoratif dalam karya-karya Ottoman, 

termasuk pada penanda pembagian teks. 

Menguatkan 
jejak estetika 

Ottoman. 

Simbol Ayat 
Sajdah 

Ornamen memanjang 
bermotif bunga; variasi pada 

satu surah (seperti teko). 

Contoh Ottoman menunjukkan simbol 
sajdah bermotif floral memanjang; variasi 
lokal mungkin terjadi pada satu-dua titik. 

Ada adaptasi, 
tetapi pola dasar 

selaras. 

Kepala 
Surah 

Panel persegi panjang emas; 
nama surah dan jumlah ayat; 

sebagian memakai motif 
bunga. 

Banyak mushaf Ottoman memakai panel 
kepala surah yang tegas (rectangular 

cartouche) dengan hiasan floral dan tinta 
emas. 

Kedekatan gaya 
desain kepala 

surah. 

 
Kesamaan Pola Iluminasi dan Ragam Khaṭṭ 

Iluminasi pembuka (surah al-Fātiḥah dan awal al-Baqarah) pada naskah Nayazi 
memperlihatkan penekanan pada komposisi geometri (bidang persegi panjang) 
dengan rangkaian floral. Dalam kajian tezhip (iluminasi), motif floral yang distilisasi 
lazim dibangun dari kategori motif rumi dan hatay.10 Pemakaian idiom floral semacam 
ini konsisten dengan kosa-rupa iluminasi Ottoman klasik. 

Dari sisi tulisan (khaṭṭ), dominasi naskhiy untuk teks, serta penggunaan ṡuluṡ 
untuk kepala surah/kolofon dan riq‘ah pada bagian tertentu, juga selaras dengan 
praktik penyalinan di lingkungan Ottoman. Pembagian fungsi jenis tulisan (body text vs 
heading) cenderung konsisten dalam mushaf-mushaf rapi untuk konsumsi istana/elite 
maupun untuk hafalan. 

Makna “Gaya Ottoman” bagi Fungsi Mushaf dan Migrasi Tradisi Mushaf di Jawa  

Kehadiran ciri “Ottoman” pada manuskrip Al-Qur’an salinan Sayyid Muhammad 
Nayazi terutama pola ayat pojok/ayet ber kenar, kecenderungan 15 baris per halaman, 
dan tata letak yang relatif terstandar perlu dibaca lebih dari sekadar gaya visual. Dalam 
tradisi mushaf, format halaman berfungsi sebagai tata cara pedagogis: ia membentuk 

 
10 Rumi merupakan motif yang berkembang dari bentuk-bentuk stilisasi (awal-mula berasosiasi dengan 
unsur hewan lalu menjadi vegetal), sedangkan hatay merujuk pada stilisasi bunga/tumbuhan yang diolah 
menjadi motif simetris (Yılmaz dan Şimşek, 2019) 



398 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

cara pembaca menavigasi teks, mengulang bacaan, dan menyusun “peta visual” hafalan. 
Pola ayat pojok, misalnya, menjaga agar pergantian halaman tidak memutus ayat 
sehingga posisi ayat pada halaman menjadi stabil dan lebih mudah diingat dalam 
proses murāja‘ah (Purnomo, 2024).  

Dengan kerangka tersebut, “gaya Ottoman” pada manuskrip ini dapat 
diinterpretasikan sebagai petunjuk kuat mengenai fungsi sosial naskah. Format 
hafalan-friendly biasanya hadir dalam pembelajaran Qur’ani yang menekankan disiplin 
pembacaan dan pengulangan, baik di lingkungan pengajaran maupun tradisi hifẓ. Pada 
titik ini, informasi kolofon yang menyebut penyalin sebagai al-Ḥāfiẓ menjadi koheren 
dengan karakter mushaf yang mendukung hafalan. Artinya, dimensi Ottoman pada 
manuskrip ini tidak hanya “indah”, melainkan menandai desain yang kompatibel 
dengan kebutuhan praktik pembacaan Qur’ani yang menuntut kestabilan tata letak, 
konsistensi baris, dan kemudahan bacaan (Purnomo, 2024). 

Lebih jauh, temuan “Ottomanate style” di wilayah Yogyakarta dapat dipahami 
sebagai bagian dari arus standardisasi mushaf lintas wilayah pada masa modern awal 
hingga abad ke-19. Ali Akbar menunjukkan bahwa model mushaf Ottoman termasuk 
aspek tata letak yang terkait tradisi hafalan memiliki jejak pengaruh di Asia Tenggara, 
baik melalui peredaran mushaf contoh maupun melalui reproduksi dan peniruan 
format pada tradisi lokal (Akbar, 2015). Dengan demikian, manuskrip Bantul ini dapat 
diposisikan sebagai indikasi bahwa ruang Qur’ani Jawa bukan hanya menghasilkan 
mushaf dengan ciri lokal, melainkan juga menyerap standar transregional yang sudah 
“terlegitimasi” oleh jaringan tradisi mushaf yang lebih luas. 

Dalam konteks otoritas, gaya Ottoman juga dapat berfungsi sebagai penanda 
legitimasi. Dalam sejarah material Islam, bentuk-bentuk visual tertentu sering bekerja 
sebagai medium otoritatif: ia memberi kesan “resmi/terjaga/standar”, terutama ketika 
dikaitkan dengan pusat-pusat tradisi penyalinan dan kaligrafi yang prestisius. Karena 
itu, ketika sebuah mushaf lokal menampilkan ciri Ottoman, hal ini dapat 
mencerminkan pilihan sadar (oleh penyalin, pemilik, atau lingkungan penggunaan) 
untuk menautkan mushaf pada prestise estetika dan disiplin penyalinan yang 
diasosiasikan dengan dunia Islam yang lebih luas daripada konteks lokal semata 
(Akbar, 2015). 

Terkait migrasi manuskrip, temuan gaya Ottoman harus dibaca secara hati-hati: 
kemiripan gaya tidak otomatis berarti manuskrip ini “berasal dari Turki” secara 
geografis. Secara analitis, ada dua skenario utama yang sama-sama masuk akal. 
Pertama, terjadi migrasi benda, yaitu mushaf berpindah secara fisik melalui jaringan 
hadiah, perdagangan, mobilitas ulama, atau relasi elite. Kedua, terjadi migrasi model, 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 399 
 

 

 

yakni format Ottoman masuk sebagai contoh (misalnya melalui mushaf impor atau 
mushaf cetak) lalu ditiru dalam penyalinan lokal. Akbar menegaskan pentingnya 
membaca pengaruh Ottoman di Asia Tenggara melalui lintasan sejarah yang mencakup 
sirkulasi bentuk, reproduksi format, dan peniruan unsur estetika tertentu (Akbar, 2015). 

Di sinilah kodikologi menjadi penentu untuk membedakan “migrasi benda” dari 
“migrasi model”. Salah satu indikator yang paling kuat untuk menelusuri jalur 
peredaran adalah kertas, termasuk upaya identifikasi watermark/countermark ketika 
memungkinkan. Banyak mushaf di Nusantara pada periode tertentu menggunakan 
kertas Eropa, dan pembacaan elemen material seperti watermark dapat membantu 
memperkirakan periode produksi dan kemungkinan rute sirkulasi bahan (Safitri, 2022). 
Dalam kasus manuskrip yang disebut memakai kertas Eropa tetapi watermark tidak 
tampak, hal itu sebaiknya ditempatkan sebagai keterbatasan data yang wajar (misalnya 
karena kualitas terawangan, kondisi kertas, atau karakter produksi kertas), sekaligus 
menjadi agenda verifikasi lanjutan agar argumentasi migrasi tidak bertumpu pada 
dugaan (Safitri, 2022). 

Secara kontribusi ilmiah, jika manuskrip ini dapat dipastikan bercorak Ottoman, 
ia memperkaya peta kajian mushaf Nusantara. Hal ini juga menunjukkan bahwa Jawa 
abad ke-19 tidak hanya “mencipta” bentuk lokal, tetapi juga berinteraksi dengan 
kosmopolitanisme material yakni standardisasi tata letak, estetika, dan perangkat 
pembagi teks yang terhubung dengan tradisi mushaf dunia Islam yang lebih luas. Kajian 
mengenai seni dan materialitas mushaf di kawasan Melayu–Nusantara juga 
menunjukkan bahwa bentuk visual mushaf sering berkelindan dengan jejaring budaya 
dan peredaran bahan yang melampaui batas lokal (Gallop, 2012). Dengan demikian, 
fenomena “Ottoman style” pada manuskrip Bantul ini paling produktif dibaca sebagai 
bukti kerja sirkulasi standar (standard circulation): standar halaman dan estetika 
bergerak lintas wilayah, lalu dinegosiasikan dalam tradisi setempat (Gallop, 2012; 
Akbar, 2015). 

Kesimpulan 

Berdasarkan temuan kodikologi–tekstologi dan hasil komparasi, manuskrip Al-
Qur’an salinan Sayyid Muhammad Nayazi menunjukkan afinitas yang kuat dengan 
tradisi mushaf Ottoman pada level page-setting dan perangkat pembacaannya. 
Indikator paling “diagnostik” bukan sekadar ornamen, melainkan konfigurasi yang 
konsisten untuk memandu pembacaan: kecenderungan pembagian juz yang 
terstandar, penggunaan ayat pojok (setiap halaman ditutup oleh satu ayat utuh), serta 
format 15 baris yang selaras dengan logika mushaf berorientasi hafalan. Pada aspek 



400 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

visual dan penulisan, kombinasi jenis khaṭṭ (Naskhī sebagai teks utama; Ṡuluṡ pada 
kepala surah/kolofon; serta unsur lain seperti Riq‘ah) dan pola iluminasi pembuka 
memperkuat kesimpulan bahwa manuskrip ini berada dalam spektrum “Ottomanate 
Qur’an manuscript tradition”, meski klaim tersebut tetap dipahami sebagai gaya/format 
dan tradisi produksi, bukan otomatis tempat asal geografis. 

Implikasi utama dari “gaya Ottoman” pada manuskrip ini adalah pemahaman baru 
tentang fungsi mushaf dan sirkulasi standar di Jawa abad ke-19. Format ayat pojok dan 
penataan halaman yang stabil paling masuk akal dibaca sebagai desain yang 
mendukung praktik hifẓ/murāja‘ah: mushaf tidak hanya “dibaca”, tetapi dipakai sebagai 
perangkat pedagogis yang menstabilkan peta hafalan dan memudahkan navigasi teks. 
Dalam kerangka migrasi, temuan ini lebih produktif dipahami sebagai jejak migrasi 
model (sirkulasi format/standar mushaf Ottoman) yang dapat merembes ke tradisi 
penyalinan lokal melalui mushaf contoh—tanpa harus segera disimpulkan sebagai 
migrasi fisik manuskrip dari Turki. Dengan demikian, artikel ini berkontribusi pada 
kajian mushaf Nusantara dengan menunjukkan bahwa tradisi lokal dapat berinteraksi 
dengan standar transregional—baik dalam tata letak, perangkat pembagi teks, maupun 
idiom estetika—sehingga Jawa tampil bukan hanya sebagai lokasi “lokalitas mushaf”, 
tetapi juga sebagai simpul penerimaan dan negosiasi bentuk mushaf kosmopolitan. 

Keterbatasan penelitian ini terletak pada rekonstruksi provenance dan verifikasi 
material yang belum sepenuhnya dapat “dikunci”. Riwayat kepemilikan masih bersifat 
informatif namun belum terdokumentasi kuat; identifikasi kertas (misalnya 
watermark/countermark) belum memberikan petunjuk tegas; dan komparasi masih 
bergantung pada himpunan pembanding yang terbatas (belum berupa korpus 
komparatif yang lebih luas dan sistematis). Karena itu, studi lanjutan paling penting 
adalah: (1) dokumentasi material beresolusi tinggi (penerawangan watermark, analisis 
serat kertas dan tinta bila memungkinkan),  (2) perluasan komparasi ke katalog-katalog 
mushaf Ottoman dan koleksi Asia Tenggara untuk menemukan padanan paling dekat 
secara tata letak (layout)–simbol–iluminasi, (3) penelusuran arsip/riwayat keluarga 
dan jejaring elite-keagamaan setempat untuk menguji hipotesis jalur masuk (hadiah, 
perdagangan, jaringan pendidikan/hafalan), serta (4) penyusunan basis data fitur 
kodikologi–tekstologi agar pola “Ottomanate manuscripts” di Indonesia dapat 
dipetakan secara lebih kuat, terukur, dan dapat direplikasi. 

  



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 401 
 

 

 

Daftar Pustaka  

Adlha, Fariha Nuril Hajar Al. 2023. “Penggunaan Tanda Tajwid dalam Manuskrip Al-
Qur’an Kampung Pandean Dusun Pundung Wukirsari Imogiri Bantul.” UIN Sunan 
Kalijaga Yogyakarta. 

Akbar, Ali. 2006. “Tradisi Lokal, Tradisi Timur Tengah, dan Tradisi Persia-India: Mushaf-
Mushaf Kuno di Jawa Timur.” Lektur Keagamaan 4(2): 242–61. 

Akbar, Ali. 2012. “Alas Tulis: Kertas Eropa dan Dluwang.” Khazanah Mushaf al-Qur’an 
Nusantara.” Khazanah Mushaf al-Qur’an Nusantara. https://quran-
nusantara.blogspot.com/2012/10/2-kertas.html (April 7, 2024). 

Akbar, Ali. 2014. “Manuskrip Al-Qur’an dari Sulawesi Barat: Kajian Beberapa Aspek 
Kodikologi.” Suhuf 7(1): 101 - 123. 

Akbar, Ali. 2015. “The Influence of Ottoman Qur’ans in Southest Asia Through the Ages.” 
In From Anatolia To Aceh: Ottoman, Turks and Southeast Asia, ed. A. C. S. Peacock 
dan Annabel Teh Gallop. Padstow: The British Academy, 311–34. 

Akbar, Ali. 2019. “Manuskrip Al-Qur’an di Thailand Selatan: Koleksi dan Migrasi.” Suhuf 
12(2): 373-392. 

Asna, Hanifatul. 2022. “Analisis Penggunaan Tanda Baca Dalam Manuskrip Mushaf Al-
Qur’an Pangeran Diponegoro Perspektif Ilmu Dabt.” UIN Sunan Kalijaga, 
Yogyakarta. 

As-Sajāwindiy, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad bin Ṭaifūr. 2006. ‘Ilal al-Wuqūf. Riyāḍ: 
Maktabah ar-Rusyd. 

Azkiya, Khikmatiar. 2019. “Penggunaan Tanda Waqaf Dalam Manuskrip Al-Qur’an 
Salinan Sayyid Mustofa Ar-Rusydi (Kajian Terhadap Q.S Al-Kahfi).” UIN Sunan 
Kalijaga, Yogyakarta. 

Baried dkk, Siti Baroroh. 1994. Penganiar Teori Filologi. Yogyakarta: Badan Penelitian 
dan Publikasi Fakultas Seksi Filologi, Fakultas Sastra Universitas Gadjah Mada. 

Carey, Peter. 2014. Takdir: Riwayat Pangeran Diponegoro (1785-1855). Jakarta: PT Kompas 
Media Nusantara. 

Creswell, John W. & Cheryl N. Poth. 2017. Qualitative Inquiry and Research Design (4th 
ed.). SAGE. 

Déroche, François. 2005. Islamic Codicology: An Introduction to the Study of Manuscripts 
in Arabic Script. Al-Furqan: 11-23. 



402 | Ṣuḥuf, Vol. 18, No. 2, Desember 2025: 371 – 403   

Fais dkk, Nor Lutfi. 2022. “Mushaf Blawong Gogodalem: Interpretasi Sejarah Melalui 
Pendekatan Kodikologi.” Suhuf 15(1): 123-145. 

Fathurahman, Oman. 2015. Filologi Indonesia: Teori dan Metode. Jakarta: Prenada Media. 

Gacek, Adam. 2009, Arabic Manuscripts: A Vademecum for Readers. Leiden & Boston: 
Brill. 

Gallop, Annabel The. 2012. "The Art of the Qur'an in Java. Suhuf 5(2): 215-229. 

Ghozali, Mahbub. 2024. “Ornament Character and Cultural Manifestation.” Suhuf 17(2): 
257–76. doi:10.22548/shf.v17i2.1044. 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama 
RI. 2015. Pedoman Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. Jakarta: Lajnah Pentashihan 
Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 

Madzkur, Zaenal Arifin. 2015. “Harakat dan Tanda Baca Mushaf Al-Qur’an Standar 
Indonesia dalam Perspektif Ilmu Dabt.” Suhuf 7(1): 1–23. doi:10.22548/shf.v7i1.20. 

Mujahid, Ibnu. 1972. Kitab al-Sab’ah fi al-Qira’at. Kairo: Dar al-Ma’arif. 

Mursyid, Achmad Yafik, and Aizan Binti Ali@ Mat Zin. 2024. “The Historical Bedrock Of 
Holy Qur’an’s Manuscript In Malaysia: A Study On Its Style Of Calligraphy And 
Illumination.” Hamdard Islamicus 47(3): 3. 

Mustopa. 2021. “Surat Gafir, Sebab Penamaan dan Dasar Penetapan.” Lajnah 
Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kementerian Agama RI. 
https://lajnah.kemenag.go.id/artikel/surah-gafir-sebab-penamaan-dan-dasar-
penetapan#:~:text=Nama Gafir digunakan pada Mushaf,surah al-Mu%27min 
(Agustus 14, 2023). 

Mustopa, Mustopa, dan Zainal Arifin Madzkur. 2020. “Mushaf Bahriyah: Sejarah dan 
Eksistensinya di Indonesia.” Suhuf 13(2): 247–68. 

Nadhifah, Ayu. 2023. “Karakteristik Manuskrip Al-Qur’an Salinan Sayyid Muhammad 
Nayazi Dusun Pundung Wukirsari Imogiri Bantul D.I Yogyakarta (Kajian Filologi).” 
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Purnomo, Bagus. 2024. “Mushaf Bahriyah: Penyempurnaan Al-Qur’an untuk Para 
Penghafal di Indonesia.” (LPMQ Kemenag), 25 Maret 2024 

Qomhawy, Muhammad Al Shadiq. 1985. Al Burhan fi Tajwid Al-Qur’an. Beirut. 

Rahmayani, Tati. 2017. “Karakteristik Manuskrip Mushaf Al-Qur’an H. Abdul Ghaffar.” 
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 



Manuskrip Al-Qur’an Bergaya Turki di Bantul - Fariha Nuril Hajar, dkk. | 403 
 

 

 

Rozi, Fahrur. 2021. Menyoal Tanda Waqaf; Mushaf Standar Indonesia dan Mushaf-
Mushaf Al-Qur’an Cetak di Dunia. Pamulang Timur: Yayasan Pelayan Al-Qur'an 
Mulia. 

Safitri, Ratna; Priscila Fitriasih Limbong; Nazarudin. 2022. “European Paper and 
Watermarks in the Quran Copy of Tubagus Mustofa Bakri.” Jurnal Lektur 
Keagamaan 20(1): 1–28 

Yahya, Mohamad, dan Adrika Fithrotul Aini. 2017. “Karakteristik dan Fragmen Sejarah 
Manuskrip Mushaf Al-Quran Dolah Bakri Bantul.” Mutawatir: Jurnal Keilmuan 
Tafsir Hadith 7(2): 235–62. http://jurnalfuf.uinsby.ac.id/index.php/mutawatir/-
article/view/971. 

Yılmaz, Edip & Şimşek, Rumeysa. 2019. “Tezhip’te Kullanılan Motif ve Teknikler.” BEÜ 
SBE Dergisi 8(2): 621–630. 

 

 

 


